





تائيف نخبهٔ مرًالباحثين لعراقيين

لالجزء لافئاسي

بغساد ١٩٨٥

# العصورالعربية الأسيلامية

(1)

التنظيمات الاقتصادية والاجتماعية

# الغصلالأول

# ولعزوه حنرجئ وللأسلام

٥٠ ترزر رافريني

مميد ممهد الدراسات القومية والاشتراكية

## الاحتلال الفارسي للعراق

نجح الفرس الاخمينيون في احتلال العراق لاول مرة سنة ٢٥٥ ق ٠ م وكان واضحا انهم دخلوه جيشا محتلا ونجحوا في احتوائه عسكريا غير انهم لم ينجحوا في احتوائه حضاريا فقد بقي العراق اقليما متميزا ضمسن الامبراطورية الفارسية ولم ينسحب عليه نظام الادارة المذي تعارف علبه الفرس ( نظام البيوتات السبع ) وبقيت المدن الكبيرة في العراق تشكل مراكز ادارية لوحدات ادارية كبيرة ، كما ان نظامه الاجتماعي ( اقتصاديا بشكل خاص ) بقي قائما على الاسس التي ورثها الفرس عن الدولة البابلية وبأستثناء تغييرات طفيفة في الشكل الخارجي للتنظيمات (اسماء المدن) واعطاء دور لليهود فالنظام بقي محافظا على جوهره ، ولم يتغير الوضع عندما نقل الفرثيون مقر الحكم الى المدائن ، ولاعتبارات تتعلق بأستمرار الاحتلال فقدلجاً الفرس

الى الحد من استمرار الهجرة العربية الى العراق وفي هذا المجال تشير الروايات التاريخية الى سلسلة من المسالح اقيمت على تخوم العراق مع الجزيرة العربية من هيت الى البصرة منل سفوان والخريبة والعذيب وعين التمر وقديس ، وحتى هذا الاجراء يعبر عن جهود ليس بمقدورنا تقدير مدى نجاحها في هذا الجانب غير أن هدفها هو قطع تواصل العرب في العراق والجزيرة العربية الذي يبدو انه شكل تهديدا مباشرا للسيطرة الفارسية في العراق وانه لابد ان يكون اجراء لاحقا لحالة تدفق شهده العراق، والراجح ان حملة سابور ذي الاكتاف نفسه على القبائل العربية كانت تهدف الى تشتيتها ومنعها من الاستقرار وامتلاك عوامل القوة ومن ثم اعادة توزيعها لابقاء مواقفها تحت سيطرة الفسرس .

لوتصفحنا تاريخ العراق تحت الاحتلال الفارسي نجد انه لايخلو مسن دور عربي فبين سقوط الامبراطورية الاخمينية وقيام الدولة الفرثية استطاع عرب العراق ان يقيموا دولة كرخ ميسان التي استمرت من ( ٢٢٥ ق ٠ م الى ٢٢٠ م ) تقريبا وشملت جنوب العراق من الكوت حتى الخليج الى فهر دجيل ( الكارون ) وفي زمن مقارب نشأت مدينة الحضر في شسمال العراق التي ازدهرن في منتصف القرن الاول ق ٠ م واستمرت حتى سقوطها على يد الملك الفارسي سابور الاول ١٢٢ م ٠ وشهد القرن الثالث الميلادي نشسوء المارة عربية جديدة في الحيرة استمرت حتى مقتل النعمان بن المنذر ومجىء الاسلام في القرن السابع الميلادي ٠

لم يكن ظهور هذه الدول محض صدفة انما هو نوع من نشوء مستوطنات واسعة ارتكزت اساسا على انتشار بشري واسع اعطى مرونة كافية لتأسيس هذه الدول ولابد انه توافق مع القلق والاضطراب الذي انسمت به المنطقة بحكم الصراع اليوناني ــ

الاخميني اولا ثم الروماني ـ الساساني ثانيا ، والواقع ان تاريخ المنطقة يكشف عن اندفاع قوي لقبائل عربية متعددة من جزيرة العرب باتجاه بلاد الشام والعراق خاصة اعالي دجلة والفرات عقب سقوط الدولة الاشورية حتى ان المنطقة عرفت ببلاد (عربایا) ، وتشیر الروایات التاریخیة الى صراع السلطة الاحتلالیة الدائم في العراق مع القبائل العربیة وتكشف عن سیاسة فارسیة كانت تهدف الى اعادة توزیع العرب في العراق وتحدید انتشارهم الجغرافي بشكل لا بهدد السیطرة الفارسیة ، واحدث الروایات عن هذه السیاسة تتحدث عن الجهود التي بذلها الفرس لاخراج قبیلة أیاد من تكریت واقصاء آل المنذر من الحیرة ودفع بني شسیبان عسن السواد ،

#### انتشار العرب في العراق قبيل الاسلام

ومع ذلك فالروايات التاريخية تشير الى انتشار واسع للقبائل العربية في العراق ، واشهر هذه القبائل :

- إ \_ قضاعة ، نزلوا الحيرة يقودهم مالك بن نصر بن زهير وهم الذين حاربوا سابور الاول في العراق فلما غلبهم رحلوا عن الحيرة وسكنوا الحضر ، وبقي قسم منهم في بادية السماوة ومنهم بنو تزيد بن حلوان بن عمران بن الحاف نزلوا ارض الجزيرة وحاربوا الاعاجم وكانت الغلبة لهسم فاستقروا بها وكانت لهم حروب مع سابور ذي الاكتاف .
- ٣ ـ اياد ، نزلت في سواد الحيرة في سنداد وكان لهم فيها بيت يعـــرف بذي الكعبات وكانت لها حـروب مع الفرس وانتصرت عليهم في معارك عديدةخاصة معركة دير الجماجم وقد استمر الصراع بينها وبين الفرس وانتقل

قسم منها الى الفرات وخالطوا ارض الجزيرة فنزل بعضهم في تكريت والموصل فانتشروا فيها وفي زمن انوشروان وقعت بينهم وبينه حروب فأخرجهم من تكريت فانتشروا في الجزيرة وقد بقي قسم منهم في الحيرة حتى مجيء الاسلام ٠

- ٤ ـ عبد القيس ، نزل منهم بنوشن بن اقصى اسفل العراق •
- بكر بن وائل ، انتشرت ومعها عنزة وضبيعة فيما بين الابلة (البصرة)
   وهيت وانحاز بنو النمر وغفيلة الى اطراف الجزيرة وعانات ولما جاء الاسلام كانت بكر تنتشر حول البصرة منهم بنو سدوس وفي السماوة عجل ، وفيما بين السماوة والمذار والحيرة كانت شيبان وبنو حنظلة من بكر بسن وائل في الاهسوار وكانت لبكر حروب مع الفرس ابرزها ذي قار حيث اتصل قتالهم للفرس الى مجيء الاسلام .
- ٣ ــ ويشار الى انتشار قبيلة ربيعة في المنطقة الواقعــة غرب دجلة مــن
   الموصل الى نصيبين والخابور قبل الاسلام •
- ۷ وامتد انتشار بکر بن وائل الی منابع دجلة شمالا وحتی تــل فافان
   حیث پنحدر دجلة جنوبا ٠
- ٨ ــ وانتشرت مضر في الاراضي الواقعة بمحاذاة الفرات من سميساط الى عانة حول الفرات ورافده ( بليخ ) •
   والاراضي الاخيرة التي انتشرت فيها ربيعة وبكر ومضر قبل الاسلام

اصبحت تعرف في الاسلام بالجزيرة نتيجة للاعتبارات الادارية التي الملاها وضع الدولة الاسلامية .

بطون الله انتشار بعض الازد في الاحواز وسكنت معها ايضا بطون من كلب وحنظلة وتميم عرفوا ببني العم واستمروا فيها حتى مجيء الاسلام وكانت لهم حروب مع الفرس آخرها التقى مع جهود المسلمين عندما تقدموا لتحرير الاحواز .

#### موقف عرب العراق من الاحتلال الفارسي

لم يكن العراق تحت الاحتلال الفارسي يعيش وضعا مستكينا كما قد تتصور ، على العكس فمنذ الايام الاولى للاحتلال عبر العراقيون عـن رفضهم له عندما ثارت مدينة بابل مؤكدة فشيل رهان كورش على احتوائها ، ومنذ ذلك الوقيت كانت الثورات المستمرة سمة اساسية طوال العهد الاخميني ، وتحت الاحتلال الفرثي ايضا ، ولعل نجاح العرب في تأسيس امارة كرخ ميسان تعبير عن تلك الحالة ومما عزز هذه الحالة استمرار تدفق عرب شبه الجزيرة نحو العراق ، خاصة الانتشار الواسع للازد . وبالرغم من ان تحديدا دقيقا لم يتوفر لحد الان الا انه من الواضح قد تم في بدأية عصر الدولة الساسانية ُوان نتائجه التي ظهرت ايام سابور ذي الاكتاف في القرن الرابع الميلادي في شكل تهديد للسيطرة الفارسية دفعته الى القيام بحملة لأبادة العرب وتشتيتهم في العراق فاشتبك مع اياد وبكر وقضاعة ، ولم يكتف بذلك انما هاجم شرق الجزيرة العربية عندما اكتشف انه مصدر الحراك البشري الذي يغذي العراق • واستمر الصراع بين العرب والفرس واذا كانت المارة الحيرة تمثل شكلا من أشكال الصراع السياسي فان ذلك لم يمنع تطور جوهر الصراع الى نوع من التحسس القومي في ايام النعمان بن المنذر وعندما اكتشف الفرس أن النعمان ذهب بعيدا في تحسسه القومي الى الحد الذي بدأ يجمع العرب ويوعيهم ويسوق عوامل التقائهم ضد السيطرة الفارسية قاموا بقتل النعمان غير ان مقتله فتح سجل الكفاح فوقعت معركة ذي قار في زمن معاصر لظهور دعوة الرسول (ص) في مكة وكان انتصار العرب في ذي قار بداية لنشاط بؤر ثورية عديدة فاستمرت شيبان بقيادة المثنى بن حارثة تقاتل الفرس في منطقة الحيرة الى السماوة الى المذار وكسكر وظهر قطبة بن قتادة السدوسي في الابلة ( البصرة )

ومدعور العجلي في بادية السماوة وبنو العم في الاحواز ومع اننا لا نملك معلومات كثيرة عن هذه الاحداث غير ان استمرارها الى الاسلام والتقاء جهودها مع جهود المسلمين تعني انها ترتكز الى موقف ارادي هيأ لها فرص الامداد والحركة من الناحية العسكرية فجيش المثنى بلغ اربعة الاف مقاتل وهو رفم ضخم ليس من السهل تصور الكيفية التي كان يحصل بها على امداداته دون وجود قاعدة بشرية واقتصادية تعيش حالة ارادية ، وتمده باحتياجاته ،

ولم يكن الصراع عسكريا حسب وفي تقديرنا ان الجانب العسكري ارتكز على موقف فكري أدى الى حالة وعي قومي ثم عبر عن نفسه بالقتال والاشارات التي تتحدث عن عهد النعمان وتحسس العرب للعنصرية الفارسية وتشكيل موقف ثقافي عربي ضدها تعطي انطباعا عن هذا الوعي يضاف الى ذلك تحسس الكنيسة النسطورية ايضا حتى ان يشوعياب الجائليق كانيراسل الرسول (ص) ويرسل له هدايا ويكتب الى كنائس نسطورية في فارس يشرح لها الفرق بين الاسلام الذي جاء به العرب وبين الفرس الثنويين أي انه مارس التحريض ، ولذلك جاء موقف النصارى العرب في العراق متوافقا مع النهوض العربي فشاركوا في الحروب مع العرب المسلمين وهم نصارى (حمية لقومهم) وقدموا لهم تسهيلات ليس من السهل تقدير قيمتها وقدمها وقدموا لهم تسهيلات ليس من السهل تقدير قيمتها و

## تحرير العراق

عندما كان المسلمون يحفرون الخندق للدفاع عن المدينة ضد هجوم قريش والقبائل المتحالفة معها سنة هد/٦٣٦م، بشرهم الرسول (ص) بأنهم سوف يقتحمون القصر الابيض بالمدائن ، وبقتل كسرى بعده .

ومنذ ذلك الوقت اصبح واضحا الله الجهاد الذي يخوضه المسلمون يهدف لتحقيق شعار الرسول (ص): (قولوا لااله الاالله تفلحو وتملكوا بها العرب وتذل لكم العجم) • غير انه لم يكن واضحا بعد كيف سيتم

التعامل مع هذا الهدف فحتى ذلك الوقت لم تكن المسألة مطروحة كاحدى الاولويات الملحة ، ولمكن بعد تحرير مكة قام الرسول (ص) بارسال الرسل الى ملوك العالم خاصة الفرس والروم ممن يمارسون احتلال الوطن العربي ويقودون دولا تتناقض مع المبادىء الانسانية الاساسية التي نشرها الاسلام، وكان موقف الملك الفارسي يعبر عن عنجهية عنصرية ، تسرى العالم وكأنه يصنع لها او من قبلها ، فكان تمزيقه كتاب الرسول (ص) اضافة الى مدلولاته اللاحضارية واللااخلاقية يعني ان الفرس اتخذوا موقف المجابهة مع الاسلام، ويعني ايضا ان الصورة التي سوف يتم التعامل معها مع العراق اصبحت واضحة وانها اضافة الى كل هذا تمتلك تراكما في العواطف القومية والتاريخبة بدءا من معركة ذي قار التي قال عنها الرسول (ص) عندما ماسمع بنبأ انتصار العرب على الفرس : (هذا اول يوم انتصف العرب من العجم وبي نصروا) ، وقد كانت أنباء هذه العواطف والتطورات قد وصلت السى العراق ودفعت العرب فيها عن قرب وتبادل الرأى والمشورة ،

ومع ان هذه الانتصارات جاءت متأخرة فلم يلتق اولئك القادة بالرسول (ص) الا انهم قابلوا خلفاءه من بعده فقد قصد المثنى بن حارثة الشيباني المدينة في زمن ابي بكر وراسل قطبة بن قتادة السدوسي ابا بكر ، وارسل يشوعياب الجاثليق النسطوري هدايا الى الرسول (ص) مع اسقف ميسان .

ساهمت هذه الاحداث مجتمعة في توجه العرب المسلمين لتحرير العراق. فما ان اكمل الخليفة ابو بكر تثبيت السلطة السياسية بالقضاء على المرتدين في جزيرة العرب حتى وجه الجهد العسكري نحو العراق فوجه جرير بن عبد الله البجلي ثم وجه بعد ذلك خالد بن الوليد وهكذا التقت جهود عرب العراق وعرب الجزيرة لتحرير العراق ولسم يتحدد دور العراقيين بقوات قطبة او

المثنى انما كانوا عيون الجيش العربي وكانوا يسهلون له التجارة والتزود بالمؤن و وفي معركة البويب قاتل انس بن هــلال النمري في اناس مــن نصارى نمر مع المثنى وقدم ابن مردى الفهري التغلبي في نصارى تغلب وقالوا (نقاتل مع قومنا).

مر الجهد العسكري العربي لتحرير العراق بالمراحل التالية:

اولا مرحلة الجهود المحلية وهي المرحلة التي بدأت بمعركة ذي قار واستمرت حتى مجيء الجيش العربي الاسلامي سنة ١٣٤هه م وشهدت جهودا عسكرية لعرب العراق غطت معظم جهاته ففي المنطقة بين الحيرة والمذار (قرب الكوت) كان المثنى بن حارثة الشيباني يمارس عملياته العسكرية وكان مذعور العجلي في بادية السماوة وقطبة بن قتادة السدوسي في الابلة (البصرة) وغالب الوائلي وكليب بن وائل الكلبي من بني العم في الاحواز، ومع ان هذه الجهود كانت محدودة الاثر الا ان استمرارها لحين تقدم خالد وجرير كان ايجابيا فقد شكلت قوات فعلية او قوات استطلاع، وقدرت الروايات التاريخية حجم القوة العراقية بحدود اربعة الاف مقاتل ممن كانوا مع المثنى وألفين من طبي

ثانيا مرحلة الجهود العربية الاسلامية وهي المرحلة التي بدأت بدخول جرير بن عبد الله البجلي وخالد بن الوليد وعتبة بن غزوان الى العراق والتقائهم مع القادة العراقيين وبدء التنسيق للجهد العسكري غربي الفرات والذي بموجبه اصبحت البصرة والسماوة والحيرة والانبار مناطق محررة •

ثالثا \_ مرحلة التحرر الشامل وهي المرحلة التي بدأت بتوجه سعد بـن ابي وقاص سنة ١٤هـ/٢٣٥مالي العراق على رأس جيش من الجزيرة مهمته

حسم الموقف على جبهة العراق • وقد اختار القائد سعد استدراج الفرس الى حافة البادية حيث دارت معركة القادسية على مدى اربعة ايام بدءا من يوم الاثنين ٦ محرم ولغاية الخميس ٩ محرم سنة ١٥ هـ المصادف (١٩ ـ ٢٢ شباط ٢٣٦م) • واحرز فيها العرب انتصارا خالدا على الفرس ادى الى استئصال قوتهم العسكرية فانسحبوا من العراق ودخل المسلمون المدائن •

انسحب الفرس الى جلولاء واتخذ الجهد العسكري العربي في هذه المرحلة ثلاثة اتجاهات ، الاول كان شبه مستقل يدور حول منطقة البصرة والاحواز بقيادة ابي موسى الاشعري ، والثاني اتخذ خط التتبع للفرس بقيادة هاشم بن عتبة في اثني عشر الف مقاتل هزم الفرس في جلولاء وفرض عليهم الانسحاب الى نهاوند ، عليهم الانسحاب ثم هزمهم في حلوان وفرض عليهم الانسحاب الى نهاوند ، والثالث بقيادة عبد الله بن المعتم في أربعة الاف مقاتل الى تكريت والموصل ، وقد تفرع عن هذا الاتجاه اتجاه رابع من الموصل بقيادة عتبة بن فرقد السلمي نحو شهرزور والجبال ، وقد انجزت هذه الجهود مهماتها في الزمن الواقع نعو سنة ١٥ه / ١٣٦ وسنة ٢١ه / ١٤٦ وأدت الى تحرير العراق وتنظيم استقرار العرب فيه فانشئت معسكرات البصرة والكوفة غير ان هذا لم يحسم نهائيا امسر الفرس الذين واصلو الحشد في منطقة نهاوند وفي سنة عشرين الهجرية /١٤٠ كانت توجيهات الخليفة لقواده توحي بأن المركة الحاسمة قريبة هجرية /١٤٠ مكانت توجيهات الخليفة لقواده توحي بأن المركة الحاسمة قريبة وفي مقدمة هذه التوجيهات :

اولا ـ توجيه قادة حرب الاحواز وقواد حرب فارس ممن ينشطون بين فارس والاحواز لنركيز عملياتهم العسكرية على تخوم فارس ومشاغلة الفرس وتشتيت جهودهم وقطع اتصالهم بمنطقة نهاوند ٠

ثانیا ـ نقل بعض قادة الاحواز الی تخوم اصفهان لقطع امداد اهل فارس والالنحاق بالنعمان بن مقرن وتعزیز قوته .

ثالثا \_ نقل بعض قادة الاحواز الى تخوم اصفهان لقطع امداد اهل فارس عين نهاوند .

رابعا ـ تهيئة قوة عسكرية من اهل المدينة والحاقها بجيش النعمان بن مقـــرن .

خامساً \_ توجيه قوة امداد من الكوفة الى نهاوند .

سادسا ـ توجيه قوة امداد من البصرة الى نهاوند.

سابعا \_ توجيه عتبة بن فرقد للسيطرة على ما حول شهرزور ٠

وفي يومي الاربعاء والخميس دارت معركة حامية هزم فيها الفرس في ساحة المعركة فتحضوا في القلعة وفي يوم الجمعة دخل المسلمون القلعة وانتهت معركة نهاوند بانتصار العرب انتصارا ساحقا اسقط الى الابد اسطورة الدولة الفارسية المحتلة .

# استقرار العرب في العراق

في سنة ١٤هـ / ٢٥٥م و ١٦هـ / ٢٦٢م أقام العرب المسلمون في العراق معسكرين لهما في البصرة والكوفة خاصة بعد حسم المعركة مع الفرس فاستقر الجنلد وعوائلهم فيهما وكانت الصورة الاولى للاستقرار في المعسكرين هي استخدام الخيم وبيوت السعف والقصب وبقيت كذلك فترة طويلة غير أن اكمال تحرير العراق في معركة نهاوند سنة ٢٦هـ /١٤٢م وتنظيم الديسوان وادارة المعسكرين وانتقال الجهد العسكري الى شرق جبال زاجروس حولت الاستقرار في المعسكرين الى صيغة اكثر ثباتا وكان طبيعيا ان تظهر البيوت الثابتة بدلا من البيوت المؤفتة ، فأبتنوا اولا باللبن في عهد المغيرة بن شعبه فلما تولى زياد ابن ابيه ولاية الكوفة بنى الناس بالآجر ، وكان ذلك بدايسة ظهور الطابع العمراني وتحول المعسكرين الى مدينتين ،

وهكذا لم تمنع الاعتبارات العسكرية في نشاة المدينتين تطورهما عمرانيا حتى مع استمرار الوظيفة العسكرية ، واصبحت المدينتان مصرين ومركزين اداريين تقاسما النفوذ الاداري والعسكري في العراق والمسرق وفي ١٩٨٨م تم جمع العراق والمشرق للحجاج بن يوسف الثقفي فبادر الى بناء مدينة واسط وهكذا قادت الاعتبارات الادارية الجديدة الى ظهور مدينة ثالثة وفي سنة ١٣١ هـ/٧٤٨م قادت الاعتبارات السياسية الجديدة (انتقال الخلافة الى العراق) الى بناء مدينة بفداد ه

لقد لعبت هذه المدن وحسب ظهورها دورا حضاريا واجتماعيا اضافة لكل وظائقها الاخرى بعد تجاوز صيغة التنظيم على اساس القبيلة بالتنظيم على أساس الكفاءة البشرية واعتبارات الامن ونستطيع استكشاف هذا الدور في حالتي الكوفة والبصرة ومن هذه المدن بدأ اختلاط العرب المحريسن بالعرب المحرَّرين ومع اننا لا نملك وضوحا لهذه الصيغة كما في حالة الفسطاط مثلا الا اننا نمتلك بعض الروايات في هذا المجال ، والواقع ان حالة الاستقبال القومي الذي اظهره عرب العراق للعرب المحررين شكلت البداية الايجابية السليمة للاختلاط فقد كانعربالعراق يقومون بتسهيل اتجار المسلمين وتهيئة السلع وتنشيط التبادل ، غير اننا نجد في نص يورده ياقــوت صورة بـــدء امتزاج العرب المحررين بسكان العراق شبيهة بما تم في الفسطاط ويذكر ياقوت صحاري الكوفة (صحراء بني اسد، وصحراء بني عامر وصحراء بني يشكر ، وصحراء الاهالة ، وصحراء عكل ، وصحراء ام سلمة) ثم يقول: (وبالكوفةعدة مواضع تعرف بالصحراء كما ان في البصرة عدة مواضع تعرف بالجفر والمعنى واحد ) وفي نصوص اخرى يذكر ياقوت ان هذه الصحاري كانت مواضع ماء وزرع عملت في الاسلام هذا يعني ان عرب الكوفة والبصرة بدأوا يمدون الرقعة التي يتحرك فيها نشاطهم الاجتماعي وكان لابد ان يترتب على هــذا الاتساع آختلاط وانتشار مهد لاحقا لظهور القرى في البداية على دائرة حول

الكوفة بدأت تتسع باتساع دور اهل الكوفة في الزراعة ، وفي البصرة كان شق الترع والانهار التي توصل المياه الى الاراضي تعبيرا عن انتشار اهمل البصرة جغرافيا ، وعندما نشأت واسط فيما بعد اتصلت القرى التمسي شكلت صورة جغرافية لانتشار العرب حول الكوفة بالقرى التي شكلت صورة انتشار اهل البصرة وكان هناك استقرار وانتشار جغرافي حول المدائن وتكريت والموصل وحلوان ،

عزز هذا الانتشار القاعدة الاجتماعية الجديدة في العراق وبحكم علاقات المصاهرة والاشكال الاجتماعية للاختلاط عززت القاعدة البشرية وهيئت ارضية النشاط الحضاري •

## الاسلام المتغير الحضاري في القرن الاول الهجري

لم يكن مجيء الاسلام حدثا تقليديا في عصره لسببين اساسيين هما طبيعة الاسلام نفسه ، دينا ذا نظرة ثورية شاملة للحياة ، حضاريا واجتماعيا، وطبيعة العصر حيث وصل التدني في العلاقات الانسانية حدا اصبح لاينفع معه الا التغيير الجذري واعادة بناء علاقات انسانية على اسس جديدة ، لذلك لم يكن الاسلام دينا للوعظ والارشاد انما كان دينا تحويليا ، والزمن الذي استغرقه الرسول القائد (ص) في مكة في التبشير لم يكن الا لضرورة بناء نموذج الانسان الجديد الذي ينسجم مع الحياة الجديدة كما يراها الاسلام ، وبمجرد ان اصبح هذا النموذج كاملا انتقل الرسول (ص) الى بناء الجماعة المؤمنة ،

غير ان الاسلام لم يطرح نفسه منقطعا عما حوله او ما سبقه وانما على العكس نلاحظ القرآن الكريم أشر مستويين من العلاقة مع الزمن ، مرحلة الخلق ( آدم ) ومرحلة العقيدة النضالية ( ابراهيم الخليل ) فهو اذن ابسن

تسلسل في الزمن التأريخي وابن التطور في التمدن الاجتماعي في احد ابرز مكونات (الدين) ولكنه قبل ذلك ابن العصر ، والبعد المعاصر في الاسلام يعبر عنه القرآن الكريم في الحوار الشامل والواسع التفاصيل مع الحياة العربية قبل الاسلام ، وهذا المستوى من الشمولية يرتبط بشمولية هي شكل النظرة الى الكون ودور الرصد والحوار العقلي في توسيع مدارك الناس واثراء الحبرة البشرية ، وهي نظرة صحيح ان لها بعدها التأريخي في الماضي غير انها تواكب التقدم فهي الى امام تنتهي بالحياة الاخرى ، لذلك لم يكن الاسلام مجرد دين انما حقبة حضارية جديدة تأتي وفق نمط ارسي تاريخيا يحمل معه نظرته الى الاشياء وفلسفته في الابداع ، بدأت بايقاظ الانسان عن طريق تثوير وعيه ، وتنمية ذوقه وبناء اخلاقه وتكوين حسبه المرهف ثم اعادت تركيب وتنظيم الظروف الموضوعية المحيطة بالانسان ، وفي سبيل تحقيق العديدة ، ابرزها في سياق بحثنا :

- ١ ــ الموقف الفكري الجديــد
  - ٢ ـ التمدن الاجتماعـــى ٠
  - ٣ \_ المبادىء المركزية للعبادة
    - ٤ ـ مؤسسة الدولــة •

#### الموقف الفكرى الجديد

وضع الاسلام الانسان العربي امام موقف فكري جديد تجاوز به التفاصيل الصغيرة والجزئية التي كانت تشغل الانسان وهي تفاصيل مستمدة من طبيعة الحياة التي كان الانسان العربي يعيشها ، ( ان في خلق السموات والارض واختلاف الليل والنهار والفلك التي تجري في البحر بما ينفع

الناس وماانول الله من ماء فأحيا به الارض بعد موتها وبث فيها من كل دابة وتصريف الرياح والسحاب المسخر بين السماء والارض لآيات لقوم يعقلون ) وبقي الخطاب القرآني يؤكد هذا الموقف وفي سياق ذلك نجد العديد من الآيات التي تتعلق بمفردات تدعو الى العلم والتعلميم والعقل والفكر بلغت (١٠٠٨) آيات ، وابرز مايميز هذه الآيات ان الدعوة الى العلم والتعلم والتفكير وكيفية استخدام العقل اقترنت بسمة حركية من خلال اقتران هذه التوجيهات بالعمل ، وعدم الاتكال على الصدفة في تأمين الحياة اليومية وما يترتب على ذلك من تطوير البيئة الاجتماعية وتطوير وسائل المعاش من اجل خلق حياة افضل ، وتأتي هذه الدعوة ضمن مناخ عام هو الايمان بالله الواحد فهو الثابت المطلق في الكون وعنده تبدأ وتنتهي كل الاشياء ، فالدعوة الى التعلم اذن لم تكن دعوة مجردة انما تفرضها مسير التوحيد وضرورة بناء الانسان الجديد الذي يمثله الاسلام في مسير التوحيد وضرورة بناء الانسان الجديد ، كل هذه الضرورات تأتمي وفق منهج جديد في الفكر والتفكير والعمل والسلوك اذ ان هذه الدعوة تؤشر مرحلة حضارية جديدة بدل حضارة قائمة ،

# التمدن الاجتماعي

فرض الرسول (ص) على كل مسلم في أي مكان كان وضمن اية ظروف ان يلتحق به في المدينة و المجتمع الذي يناضل لبنائه ليس خاصا بالمدينة و الله المجتمع العربي عندما تتحقق الوحدة العربية ، لذلك فأنه يريد للعرب من مختلف مناطق وطنهم ان يعيشوا التجربة الجديدة وان يتحمل كل منهم دوره في البناء الجديد وان يعيشوا المعاناة الجديدة و

انه اشترط على من يسلم الهجرة الى المدينة لان الهجرة اصبحت شرطا اساسيا للايمان ( ان الذين امنوا وهاجروا وجاهدوا باموالهم وانفسهم في

سبيل الله والذين آووا ونصروا اولئك بعضهم اولياء بعض ، والذين آمنوا ولم يهاجروا مالكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا ) • فكان (ص ) اذا امر اميرا على جيش او سرية اوصاه ( اذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم الى احدى ثلاث خصال ، فايتهن اجابوك اليها فاقبل منهم وكف عنهم ، ادعهم الى الاسلام فأن اجابوك فاقبل منهم وكف عنهم ثم ادعهم الى التحول من دارهم الى دار المهاجرين واخبرهم انهم ان فعلو فان لهم ماللمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين فان أبوا أن يتحولوا فاخبرهم انهم يكونون كاعراب المسلمين ) • كانت دوافع الرسول ( ص ) في الالحاح على هجرة من يسلم متعددة غير ان اهمها يتعلق برغبنه في ان يعيش المسلم في مجتمع المدينة ويتطبع به ، فهو مجتمع الامة الذي يناضل من اجله ، والاجدر ان يعيشه من الان ، فالمسلم عندما يهاجر تنقطع صلته بعشيرته انقطاعا اجتماعيا وسياسيا وثقافيا وقانونيا واقتصاديا ، ومثل هذا الانفصال الظرفي ضروري للانفصال السلوكي بل انه هو الذي يتيح للمسلم ان يكون مؤمنا في جوهره وسلوكه المام ، أي يصبح عضوا في المجتمع الجديد كذلك تعني ان المسلم لم ينفصل عن دين الجاهلية فقط انما عن الحياة الدنيا بكل مساوئها ( المهاجر من امتى وبعشيرته انما مستعد ان يضحي ايضا برغباته الخاصة وبما في الحياة الدنيا من زخرف ومظاهر مغرية ويرضى بعيشة النضال والكفاف والاستعداد للموت « يا ايها الذين امنوا لا تتخذوا آباءكم واخوانكم اولياء ان استحبوا الكفــر على الايمان ومن يتولهم منكم فاولئك هم الظالمون ، قل ان كان آباؤكم وابناؤكم واخوانكموازواجكموعشيرتكم واموال اقترفتموها وتجارةتخشون كسادها ومساكن ترضونها احب اليكم من الله ورسوله وجهاد في سبيله فتربصوا حتى يأتى الله بأمره والله لا يهدي القوم الفاسقين » ، وقسد

استحق المهاجرون رضا الله ورسموله (ص) • ( الذين امنوا وهاجمروا وجاهدوا في سبيل الله بأموالهم وانفسهم اعظم درجة عند الله واولئك هم الفائزون ) •

ان التركيز على الهجرة اتاح للمؤمنين التمدن والاستقرار في ظل عقيدة جديدة فهو ليس عملية توطن تقليدية انما توطن على اسس حضازية جديدة تتشكل في ظل توجيهات مركزية لذلك اقترنت الدعوة الى التمدن بالهجوم على الاعرابية (اللتبدى) (الاعراب اشد كفرا ونفاقا واجدرالا يعلموا حدود ما انزل الله على رسوله والله عليم حكيم) •

(قالت الاعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولكن قولوا اسلمنا ولما يدخل الايمان في قلوبكم ) • لذلك التزم المسلمون بالتمدن والاستقرار في المدينة واعتبروه مرادفا للايمان بينما تساوى في نظرهم الكفر والبداوة فحذروا من التبدى • وكانوا يحرصون على العودة الى المدينة اذا اضطروا للتواجد في البادية مخافة الاعرابية •

اقترنت الدعوة الى التمدن بالجهاد فاصبح هناك نوعان من التلازم بين الهدف الديني والتربوى للجهاد وبين تعميم ظاهرة التمدن الجديد ، اى رفد الحقبة الحضارية الجديدة بمادة بشرية مستمرة تضمن الحفاظ على حركية التمدن واحتواء الناس في عملية تهذيب اجتماعي ذوقي وثقافي وسلوكي ونرى قيمة هذا التلازم في طبيعة الامصار العربية الاولى ( البصرة ، الكوفة ، الفسطاط ) التي رغم الضرورات العسكرية لانشائها كمعسكرات فانها سرعان ما اصبحت مراكز تمدن اجتماعي وحركة فكرية ونشاط حضارى ارتكزت عليها حقبة كاملة رغم ان هذه الامصار تخلت عن دورها في زمن لاحق لمراكز جديدة ( بغداد ) ،

#### المبادىء المركزية للعبادة

شكلت المبادىء المركزية للعبادة (الصلاة والحج) بشكل خاص جنوء من المتغير الحضارى الذي مثله الاسلام ليس فقط فيما تفرضه من تنظيم للوقت وسيطرة على النفس وقدرة على التحمل انما ايضا من حيث ضرورة العمران فالصلاة اوجدت المسجد وهو ظاهرة عمرانية حضارية بحكم دوره الاجتماعي تمحورت حولها الحياة الجديدة فأصبح مركزا للحياة الاجتماعية والفكرية وعامل وحدة ومدرسة ثورية يتلقى فيها الناس التربية الجديدة وتمحورت حوله المدينة فكان هدا حافزا لاعادة تخطيط المدينة بشكل ينسجم مع دور المسجد في الحياة اليومية والعامة ٠

ويمكننا تتبع التغيير الذي ادخلته العبادة الجديدة من تحوير للبيت ووظيفته الاجتماعية بسكل ينسجم مع العقيدة الجديدة فالفرق كبير بين ديانة لاطقوس فيها يعيش فيها الانسان مع ربه في دار واحدة لايمتد اثر الرب بعيدا داخل الدار او خارجه ولا يشغل الاحيزا جغرافيا ضيقا محدودا بحدود (الصنم) ، وبين ديانة لها طقوسها الشخصية والعامة يتوقع فيها الانسان وجود الله في كل جوانب البيت ففرض عليه ذلك نظاما في الطهارة وتكييف استخدامات الدار لتنسجم مع هذا المبدأ وفرض الحج اعادة النظر بتخطيط الطرق بحيث تتجه جميعا الى مكة حيث الكعبة وما يستلزم ذلك من محطان استراحة ونوم ومراكز امنية ومراكز خدمات ومانتج عن ذلك من اعمار للبيئة اوسع عما كان سابقا ، عدا عن اتره في تعزيز مبدأ الوحدة بشكل عام .

#### مؤسسة الدولة

ان ابرز المتغيرات الحضارية بحكم دوره في تنظيم وقيادة الجهد الابداعي واقرار التخطيط الاجتماعي، هو مؤسسة الدولة، ففضلاعن الطابع الحضاري في تشكيلها ( السلطة ومؤسساتها ) فالدولة تعنى الفرصة الاكفأ في ادارة تنظيم

المجتمع وتطوير صيغ التخصص الاجتماعي وترتيب اولويات المرحلة وتنظيم الجهد المبذول لتنفيذها وهي في صيغتها النهائية التمبير عن الحركة المادية للامة وهي ايضا صورة قدرتها على التنظيم والتشريع واعطاء المبادى، صورة واقعية وبناء المؤسسات التي تتكفل بتنفيذ المبادى ولو تتبعنا تأريخ الدونة لامكننا ملاحظة الكيفية التي تم بواسطتها تأسيس الدولة، والفلسفة التي اطرت تعاملها مع الظروف ومع المهام المناطة بها ومع التجمعات السكانية العربيسة التي احتوتها والفلسفة التي تعاملت بها مع السكان وبالتالي صورة تحديد دور العرب العالمي و العرب العرب العالمي و العرب ا

لقد ترافقت اتجاهات التمدن والتحرر والوحدة مع اتجاهات نمو العقيدة المجديدة التي تؤطرها ومع توجهات بناء دولة العقيدة وجاء هذا متوافقا في الزمن والحركة مع الدور العالمي للمجتمع الجديد ، ومثل هذا الاداء المتوازن هو الذي جعل المجتمع المحارب الذي اسسه الرسول (ص) واكمله صحابته لاينسى كونه مجتمعا مجاهدا ويدرك بسرعة ان تحرير المجتمع الانساني يستلزم تقديم الصورة المادية المجديدة لهذا المجتمع فينتقل بسرعة من الطبيعة القتالية الى الاستقرار وممارسة التجديد والابداع ، وهو ما ظهر اولا في الكوفة والبصرة والفسطاط والشام والقيروان ، وبلغ اعلى أشكاله في بغداد فيما بعد التي اصبحت قاعدة لدور حضاري عالمي انساني ،

ولاشك ان هذا الابداع ارتكز على عوامل في المجتمع مثلما ارتكز الى عوامل العقيدة وفي العوامل الاجتماعية يأتي استقرار السكان في الامصار عاملا اساسيا اتاح ظهور ممارسات التمدن الاجتماعي ( العمران ، تقسيم العمل ، التعليم ) • وقد نشأ عن الاستقرار امتزاج سكان الامصار بسكان الارض المحررة خاصة من العرب ، وقد امتلك هذا الامتزاج مقوماته في الدور الذي لعبه عرب العراق لصالح حركة التحرير التي قادها العرب المسلمون القادمون من المدينة فصلات الكفاح المشترك والعون المادى والعسكرى

والنشاط التجارى لصالح الامصار الجديدة شكل بداية تمازج اجتماعي في القرى الزراعية بالمصاهرات الواسعة وقد تعزز هذا الامتزاج بسياسة التعريب التي اتاحت فرصا اكفأ للتفاهم ونشوء العواطف وامتلاك اسس واحدة للوعي، والراجح ان دور الكوفة في حركة التمازج كان اكفأ بحكم طبيعة موقعها والاراضي الواسعة التي تحيط بها على عكس البصرة التي شكلت مياه الاهوار عامل تحديد لفرص الانتشار الجغرافي على اساس زراعي يتيح نشوء مزيد من القرى غير انها عوضته بنشاطها التجاري وعندما نشأت واسط لعبت هذا اللمور نيابة عن البصرة وهكذا شكل تطور حزام القرى حول الامصار وامتداداته المتاحة صيغة من صيغ توسع مجتمعات الامصار بامتزاجها مسع السكان المحليين ٠

#### المصادر والمراجع

ابن سعد: كتاب الطبقات الكبير . ليدن ١٣٢٢هـ

ابن هشام: السيرة

ابو الفرج الاصفهاني: الاغاني . دار الكتب

السهيلي: الروض الانف

الطبري: التاريخ . تحقيق ابو الفضل

البكري: : معجم مااستعجم . عالم الكتب بيروت

ابو حنيفة الدينوري: الاخبار الطوال

المسعودي : مروج اللهب ومعادن الجوهس ، دار الاندلس بيروت ١٩٦٦ ، ابن عبد ربه : العقد الفريد . دار الكتاب العربي بيروت ١٩٦٢ .

فؤاد سفر: الحضر ، منشورات وزارة الثقافة والاعلام ، المؤسسة المامة للاثار د ، نزار الحديثي واخرون ، الحدود الشرقية للوطن العربي ، جمعية المؤرخين والآثاريين في العراق ١٩٨١ ،

الواقدي : مغازي الرسول . عالم الكتب ، بيروت

سهيل قاشا : لمحات من تأريخ نصارى العراق . مطبعة شفيق ، بغداد ١٩٨٢ ياقوت : معجم البلدان .

ابن سلام الاموال

مسلم : صحيح مسلم

# الف لالناني. المجمع للعمل في المجمع للفوك المجمع العراقي في صدرا لأسلام

ل محمدهسان الربيدي المؤسسة العامة للاناد والتوات ـ بغداد

#### بداية التجمع المدني

لاحظنا سابقا كيف كان وضع القبائل العربية في العراق في ظل الاحتلال الساساني ، وصورة انتشارهم الجغرافي فيه او الدور البطولي في مقاومة وجوده وسياساته كما لاحظنا صورة الالتقاء التأريخي بين عرب العراق والعرب المحررين في صدر الاسلام وما ترتب على تحرير العراق من نشأة الامصار الاولى (الكوفة والبصرة) وواسط وبغداد فيما بعد وكيفية امتزاج عرب العراق بالعرب المحررين اجتماعيا وفي المجالات الاقتصادية والسياسية والعسكرية ، لقد استقرت هذه الصورة في الامتزاج بحكم ثوابتها الاساسية (صلات الوطن والانتماء الى امة واحدة وتاريخ واحد) وترسخت واتسع نظاقها عمقا وشمولا بحكم رسالة الامة العربية كما حددها الاسلام ممسا

استوجب استمرار تحرك العرب نحو المشرق لاكمال رسالتهم الانسانية وبالتالي استمرار عملية الحراك الاجتماعي للامة العربية وتمازج اجيالها •

سكنت القبائل العربية التي قدمت الى العراق في امصار اختطت لاعتبارات عسكرية وفي مدن فرضت الحاجة الى استقرارها فيها كالمدائن والحسيرة وتكريت والموصل وغيرها . ولما ته النصر الحاسم للمسلمين ودانت بلاد المراق باسرها شمروا بحاجتهم الى السكنى ، وبذلك بدأت مرحلة الاستقرار في حياة العرب وتمثلت هذه المرحلة في بناء المدن في العبراق حينما وافق الخليفة عمر بن الخطاب على بنساء مدينة برية وبحرية لايفصلها عن العاصمة الاسلامية ( المدينة المنورة ) نهر او بر • فمصروا مدينتي البصرة والكوفة • ويقول البلاذري في ذلك : لما نــزل عتبة بن غزوان الخريبة كتب الى الخليفة عمر يعلمه نزوله اياها وانب الابد للمسلمين من منزل يشتون به اذا اشتوا ويكنسون فيه اذا انصرفوا من غزوهم فكتب اليه ( اجمع اصحابك في موضع واحد وليكن قريبا من الماء والمرعـــى واكتب الـي بصفته ) وبعد ان اختار عتبة المكان المناسب كتب اليه ( انــى وجدت ارضا كثيرة القصب في اطراف البر الى الريف ودونها مناقـــع مــــــاء فيها قصب ) فلما قرأ الكتاب قال ( هذه ارض نضرة قريبة من المشارف والمرعى والمحتطب ) وكتب اليه ان انزلها الناس فانزلهم اياها فبنوا مساكن بالقصب وبني عتبة مسجدا من القصب سنة ١٤هـ / ٢٥٥م وكان ذلك نواة مدينــة البصرة ٠

اما مدينة الكوفة فقد طلب سعد بن ابي وقاص موافقة الخليفة عمسر على بنائها فكتب اليه الخليفة عمر ان يتخذ للمسلمين (دار هجرة وقيروانا وان لايجعل بينه وبينهم بحرا وان يكون الجوفيها مناسبا للعرب وابلها) لان وخومة جو المدائن وانتشار الغبار فيها ادى الى ضعف صحتهم • وكان

النظيفة عمر قد لاحظ ذلك على صحة جنده وكان سعد قد اتى الانبار قبل مجيئه الى الكوفه واراد أن يتخذها منزلا فكثر على الناس الذباب فتحول الى الكوفة فاختطها واقطع الناس المنازل وآنزَل القبائل منازلهم وبنى مسجدها سنة ١٧هـ / ٢٣٨م ٠

وبنوا منازلهم فيها من القصب ايضا • ولكن سرعان ما اتت النيران على هذه البيوتات فاستأذن العرب في البناء باللبن فوافق الخليفة عمر ولكن بشرط فقال ( افعلوا ولا يزيدن احدكم على ثلاث ابيات ولاتطاولوا في البنيان ) وكان البناء هو الخطوةالاولى نحو الاستقرار وتحويل مدينتي البصرة والكوفة من معسكرين الى مدينتين • وتتابعت مظاهر الاختلاط بين القيائــل حــين استقرت في المدن واختلط بعضها ببعض اختلاطا واضحا كان اعمق مدى وابعد اثراً لاشتراكها في حياة مدنية جديدة ، أن بناء الكوفة والبصرة كان الذائب بانتقال العرب من حياة القبيلة الى حياة المدينة وكان اول ماعملت بعد ان قضت على الفروق المكانية بين القبائل ، انها حاولت ان تمحو الفروق الاخرى او تخفف من حدتها وغلوائها فربطت الناس بعضهم ببعض بعلاقة ما ، كعلاقة العبوار والمسجد والعطاء وغيرها من الروابط والصلات التي لم تدع القبيلة ان تعيش لوحدها • فكون كل ذلك كتلا جديدة اطلق عليها الارباع والاسباع والاخماس ، وكانت اخماس البصرة خليطا من قبائل الشمال والجنوب • وكان معظم من نزل البصرة من انصار المدينة وعــرب الشمال ، وكانت ابرز القبائل مضر وربيعة والازد • وكانت قبيلة الازد اخر من نــزل البصرة حين تم تمصيرها • وكانت مضر تفوق ربيعة عددا فبعث الخليفة عمر ابن الخطاب الى البصرة جماعة من تنوخ ليحفظ التوازن بينهما مما ادى الى غضب بني تميم وهم اشهر بطون ربيعة •

اما الكوفة فكان معظم سكانها من قبائل اليمن القحطانية الجنوبية والتي تبلغ حوالي اثنى عشر الف شخص وهي :

قضاعة ، وغسان ، وبجيلة ، وخثعم ، وكندة وحضرموت ، والازد ، ومذحج وحمير ، وهمدان والنخع، وكان اليمنيون قد اعدتهم بلادهم للمدنية والحضارة وقد سبقوا غيرهم من العرب في التحضير والعمران وانشراء السدول .

اما القبائل العدنانية الشمالية التي سكنت الكوفة فكان عددها ثمانيــة الاف شخص وهي : تميم ، الرباب وبنو العصر ( وهي مضر ) اما بنو بكـــر فهم بنو اسد وغطفان ومحارب وغيرها .

وهناك مجموعة اخرى مثل: كنانة ، وجديلة وضبيعة وعبد القيسوطيء وثقيف وعامر ومزينة .

كذلك نزل الكوفة اشراف العرب من الصحابة الاولين ووجوه الناس الذين كانت لهم السابقة في الاسلام • قال ابن سعد ( نزل الكوفة سبعون رجلا من الصحابة ( وقيل ثمانون ) ممن شهدوا بدرا وثلاثمائة من اصحاب الشجرة فكلنوا خلاصة المهاجرين والانصار الذين لهم السبق في الاسلام • وفي مقدمة من نزلها من الصحابة عبدالله بن مسعود وعمار بن ياسر وقد ارسلهما عمر بن الخطابليكون عمار اميرا وعبدالله بن مسعود وزيرا ومسئؤذنا ) •

وكان عمر بن الخطاب يقول لاهل الكوفة في تعريفه بهما (هما من النجباء من اهل بدر فخذوا عنهما واقتدوا بهما وقد آثرتكم بعبدالله بن مسعود على تفسي ) • وكانت الكوفة اول مدينة ظهر فيها ما اسماه المؤرخون « بيوتات العرب » •

لقد قسمت مدينة البصرة الى خمسة اقسام سمي كل قسم منها خمسا وقسمت الكوفة الى سبعة اقسام سمي كل قسم منها سبعا وقد جمعت القبائل للتقاربة في النسب في البصرة واتخذت لها خططا متقاربة على النحو التالي:

- ۱ ـ اهل العالية: ويضم هذا الخمس عددا من القبائل التي تبلغ عشرين قبيلة من اشهرها: سليم ، سهم ، مزينة ، ناجية ، ضبة ، ثقيف ، خزاعة قريش ، نمير ، هذيل ، عقيل ، ونهد ، وسامة ، وبنائة ، وباهلة ، وبنو كعب وليث وتيم بن مرة ، وغني ، وزهرة ، وحريش ،
- ٢ ـ بنو تميه : ويضم هذا الخمس عدة قبائل منها : سعد ، صريم ،
   مريع ، جشم ، مالك ، دارم ، مجاشع ، نهشل ، هلال ، رياح ، بنو العم ،
   ويربوع وقد تميزت هذه القبيلة بعددها الكبير الذي مكنها من ان
   تؤدي دورا كبيرا في حياة البصرة السياسية والاجتماعية والادارية •
- بكر: ويضم هذا الخمس عددا من القبائل اهمها: شيبان ، عجل ،
   رقاش ، سدوس ، جحدر ، حنيفة ، ضبيعة ، يشكر ، عنزة ، تيم اللات
   بن ثعلبة ، تيم بن شيبان ، وذهل بن شيبان .
- الازد: وهي من القبائل القحطانية اليمانية الاصل وهي اكبر القبائل العربية الخمس التي استوطنت البصرة ، ومن اكبر فروع قبيلة كهلان وقد سكن البصرة فريق من الازد في اول العهد واستوطن فريق آخر في عهد زياد بن ابيه ، ومجيؤهم المتأخر هذا ادى الى استيطانهم في الاطراف بعيدا عن المسجد الجامع ، ومن اشهر قبائلها التي سكنت البصرة هي : العتيك ، الحرقة ، شريك ، الحدان ، زهران ، طاحية ، جهضم ، العوقة ، الشهرة وغيرها .
- عبد القيسس : وتعتبر هذه القبيلة من القبائل الكبيرة التي لعبت دوراً هاما في التاريخ العربي والاسلامي عامة وقد نزحت هذه القبيلة من تهامة الى البحرين ثم هاجرت من البحرين الى البصرة ويضم هذا الخمس قبيلة محارب ، ظفر ، عوف ، صباح ، لقرة ، شهن •

لقد كانت اوضاع البصرة واحوالها في اوائل عهدها اقل توفيقا مسن

الكوفة في جذب المهاجرين العرب لان فتوحاتهم كانت بطيئة ودخلها قليلا لذلك قرر الخليفة عمر بن الخطاب ان يخصص للبصريين دخل بعض المقاطعات التي فتحها اهل الكوفة الامر الذي شجع العرب المقيمين في اطراف البصرة على الهجرة اليها ، وظلت هجرة القبائل العربية تتسع حتى بلغ عدد سكانها على عهد الامام علي بن ابي طالب ستين الفا من الرجال المحاربين المسجليين في ديوان العطاء ، وهذا العدد لايشمل النساء والاطفال ، ولكن هذا العدد كان يزيد وينقص حسب حاجة الدولة الى المقاتلة ونقلها من مكان الى آخر فقد نقل زياد بن ابيه اربعين الفا من مقاتلة البصرة مع عيالاتهم واسكنهم عن خراسان كما نقل عددا من الازد واسكنهم مصر ، وعلى الرغم من ذلك فان غد سكان البصرة كان في ازدياد مستمر فقد وصلت الزيادة الى تسمين الفا وبلغت عيالاتهم مائة واربعين الفا ٠

وهكذا صارت الحياة في البصرة اذ ذاك حياة جديدة تلاقت فيها الافكار وتفاعلت فيها الحضارات ولم يمض قرن من الزمان على تمصيرها حتى كانت اكبر الامصار واحفلها بالقصاد واغناها بالوافدين .

اما مدينة الكوفة فبينما قسمت القبائل فيها الى سبعة اقسام لم يعتمد سعد في تقسيمه على نظام النسب او القربى في أول امره فكان يدخل في بعض القبائل عشائر عربية لاتمت الى القبيلة بصلة النسب و فنرى مثلا انه ادخل مع كنانة قبيلة جديلة كما ادخل بني اسد وغطفان ومحارب ونمير وهم من بكر مع تغلب وضبيعة وهم من ربيعة ، ويبدو ان سعدا لجأ الى هذا العمل ليجعل اعداد القبائل في كل سبع متساويا و

ولكن سعد بن ابي وقاص ادرك ان نظام الاسباع يكون اكثر صلاحا اذا جمع بين القبائل المشتركة في النسب او المرتبطة بروابط القربى فارسل السي قوم من نسابة العرب وذوي رأيهم وعقلائهم فعدلوهم على الاسباع • وذكر

الطبري ان نظام الاسباع في الكوفة في عهد سعد بن ابي وقاص كان علـــــى النحــو التالــــــى :

- ا حالية : وحلفاؤهم (الاحابيش) وغيرهم من جديلة ، وهم بنو عمرو حقيس عيلان وكان هؤلاء اعوانا طبيعيين للولاة القريشيين منذ امارة سعد حتى زوال الحكم الاموي ، وكان عددهم قليلا بالنسبة لغيرهم وكانوا يسمون به (أهل العالية) .
- ٢ ـ قضاعة وغسان وبجيلة وخثعم وكندة وحضرموت والازد وهم من اليمانيين ٠
  - ٣ \_ مذحج ، حمير ، همدان وحلفاؤهم وهم ابضا من العناصر اليمانية ٠
    - ٤ ـ تميم والرباب وهوازن وبنو العصر ( وهم من العناصر المضرية ) ٠
      - ه ـ بنو اسد وغطفان ومحارب ونمير وضبيعة وتغلب .
    - ٣ ـ اياد وعك وعبد القيس ( اهل الهجر ) والحمراء ( حمراء ديلم ) ٠
      - ۷ \_ طـــــى ٠

بقيت الكوفة على هذا التقسيم حتى جاء الخليفة علي بن ابي طالب بعد معركة الجمل سنة ٣٦ هـ/٦٥٦ م فغير نظام قبائل الاسباع هذه وادمج بعض القبائل التي كانت منفصلة فيما بينها وظلت الكوفة على هذا النظام حوالي اربعة عشر عاما حتى ولاية زياد بن ابيه سنة (٥٠هـ/٢٧٠م) فغير هـذا النظام وجعله على غرار ما كان عليه في البصرة حيث اصبحت هذه الاسباع اربعة اقسام تسمى الارباع ولم يعتمد زياد في عمله هذا على النسب او الحلف بين القبائل في كل ربع وكان عدد جند الكوفة يومها ستين الفا وعدد عيالاتهم ثمانين الفا وولكن في اواخر عهد زياد تناقص عدد سكان الكوفة والبصرة بعيالاتهم الكوفة والبصرة بعيالاتهم الكوفة والبصرة بعيالاتهم الى خراسان و

ان الخطوات التي اتخذها زياد في دمج القبائل العربية مع بعضها في الكوفة والبصرة بعيدة عن النسب او الحلف كانت لها اعظم الأثر في نفوس القبائل العربية حيث اخذت تهيؤها نفسيا لتدرك ان حياة المدينة شيء آخر غير حياة البادية التي تعود عليها العرب في حياتهم الاولى في الجزيرة العربية فكانت بلا شك بداية موفقة جديدة اللون جديدة في الحياة المدنية تربط بينها وشائج المدينة وعلائق الاجتماع وروابط الحياة الحضرية الجديدة •

اما الموصل ففي سنة ١٧ هـ - ٣٣٨ م عين الخليفة عمر بن الخطاب عتبة ابن فرقد السلمي واليا عليها فاختط المسجد الجامع ودار الأمارة الى جانب واختط فيها منازل العرب المحررين علىغرار ماخططت به البصرة والكوفة وقد اتخذها عمر احد الاجناد الستة التي جندها وقد جعلها في نفس الوقت مركزا للتحرير ومنها خرجت الجيوش العربية الاسلامية وفتحت بلاد ارمينسيا واذربيجان ٠

وبعد ان توقفت حركات الفتح هاجر اليها كنير من القبائل العربية التي كانت تقطن بلاد الجزيرة (الارض الواقعة بين نهري دجلة والفرات) ثـم ان الخليفة عثمان بن عفان امر عليها عرفجة بن هرثمة البارقي فقدم اليها ومعه اربعة الاف من الازد وطي وكندة وعبد قيس ، فاختط منازل العرب فيها ووسع الجامع علىغرار خطط الكوفة والبصرة ، وفي العهد الاموي هاجر اليها كثير من القبائل العربية كازد وشيبان وسلول والخزرج وغيرهم ،

اما مدينة تكريت ففي سنة ٢٠هـ ـ ٢٠٠م عين مسعود بن حريث بــن الابجر عاملا عليها • وقد بنى فيها المسجد الجامع وخطط المدينة علـــى غرار خطط الكوفة والبصرة • واسكن القبائل العربية ضمن هذه الخطط •

وبنى الحجاج بن يوسف الثقفي مدينة واسط سنة ٨٦هـ/٧٠١م لاسكان جنوده الشاميين في العراق ، وقد سار الحجاج على نهج من سبقه من الولاة حينما انشأوا مدينتي الكوفة والبصرة ، فقد قسمها الى اقسام عدة وجعل لكل قبيلة مكانا خاصا بها فاختطت كل قبيلة منازلها في المكان المخصص لها،

ونقل الحجاج الى مدينة واسط عددا من وجوه اهل الكوف ومن وجوه اهل البصرة ومن قبائل بكر وتميم وقيس والازد واسكنها هناك وامر باخراج كل نبطي من مدينة واسط وقال (لايدخلون مدينتي فانهم مفسدة) ٠٠٠ فلما مات الحجاج دخلوها ورجعوا اليها وكان الحجاج يدقق في اختيار سكان مدينة واسط فلم يكن يدخلها احد الاباذنه ٠

ان حياة العرب الاجتماعية هذه لم تبق على ما كانت عليه في دمج القبائل وانما اخذت تتحول تدريجيا الى شكل جديد اخر بحكم انحياة المستقرة لأن سكنى القبائل العربية جنبا الى جنب جعلهم يشعرون انهم ابناء مدينة واحدة تفرض عليهم نوعا من العلاقات الاجتماعية وبانهم وحدة متجانسية متشابهة الملامح والسمات ، فبدأ يتسمرب الى نفوسهم احساس بالمدينة او المواطنة ولكن هذا الاحساس لم يقض على الاحساس المتأصل كليا وانما ظل على شكل رواسب لا شعورية في اعماق تفكيرهم ، ويعني هذا تحول العصبية القبلية الى عصبية للمدينة التي سكنوها ، ومن هنا بندأت تعلير ظاهرة جديدة تحولت بموجبها القبلية الى حياة تؤمن بالمدينة نستطيع ان نسميها ( الاقليمية ) أو التأقلم وذلك ان تسمى القبيلة باسم المدينة مثل تميم الكوفةوتميم البصرة وازد الكوفة وازد البصرة وليس ادل على ذلك من قول المبرد : ( لقد حدثت فتنة في البصرة بين الازد وربيعة بعد وفاة يزيسك وكادت ان تنشب الحرب فيما بينهم وقد استطاع الاحنف بن قيس ان يهديء هذه الفتنة فقال « يامعشر الازد وربيعة انتم اخواننا في الدين وشركاؤنا في

الصهر واشقاؤنا في النسب وجيراننا في الدار ويدنا على العدو ، والله لازد البصرة احب البنا من نميم الكوفة وازد الكوفة احب البنا من نميم الكوفة وازد الكوفة احب البنا من تميم الشام » .

لم يقف نطور العرب عدد حدد الشعور بالمدينة وانما تعداهما السى ابعد من ذلك حيث قطع العرب خطوات كبيرة نحو التجمع في الكوفسة والبصرة بعد ان ذابت الفروق المكانية بين القبائل فصار الشمسعور بالمدينة وحدها فوق كل اعنبار آخر فصاروا بقولون: سار أهل الكوفة ، وجاء اهل البصرة ، وقاتل اهل الكوفة اهل البصرة ، وكانوا يقولون انا معشر اهمسل البصرة ، ان اخواننا اهل الكوفة دون ذكر اسم القبيلة او العشمسيرة التمي تسكن همذا المصر او ذاك ،

ان انساء المدن في الحقيفة كان تجربة جديدة , ائدة في حياة العرب الاجتماعية وكانت هذه التجربة بالرغم من كل شيء موفقة في مقاصدها ناجحة في اهدافها ومراميها على الرغم من انها تعرضت كما تعرض غيرها من التجارب السبى النكوص على عقبيها في بعض الاحيان لسبوء السياسة التسبي اتبعها بعض اللحيان لسبوء السياسة التسبي اتبعها بعض اللحيان لسبوء السياسة التسبي المعلم الله بعض الاحيان لسبوء السياسة التسبي المعلم الله بعض الاحيان لسبوء السياسة التسبي المعلم الله بعض الله

ونتيجة لسكنى العرب في مدينتي الكوفة والبصرة ظهرت تنظيمات اجتماعية جديدة فرضتها طبيعة الحياة الجديدة حياة المدن والامصار التسيي خلقتها الظروف العسكرية والاقتصادية والاجتماعية واهم هذه التنظيمات هسسى:

١ ــ الامارة: ويحتل الامير مكانة خاصة باعنباره ممتلا للخليفه ويعمل باسمه وبذلك يكون اعلى سلطة في الامارة ، يشرف بنفسه على شؤون الادارة فيها • ويتمتع بشبه استقلال ذاتي • الا انه مسؤول تجاه الخليفة مباشرة • والشكاوى الموجهة ضد الامير ترفع الى الخليفة مباشرة وكان يصغى اليها باهتمام وعناية ويرسل محققين او يسندعي الامير اليه ليحقق معه في الانهامات الموجهة ضده وتكون سلطات الخليفة في ذلك مطلقة و نافذة • ومسن واجبات

الامير الاساسية هي حفظ النظام وتطبيق القوانين ومراعاه المصالح العامية للمجتمع بعيدا عن التعصب القبلي الذي يحفظ فيه التوازن بين القبائي الذي وكذلك يعين الحقوق والواجبات بين القبائل والاشخاص • وكانت تتبع الامير في المصر عدة دوائر تساعده في الادارة وتنفيذ الفوانين وتطبيق النظام •

٢ – رؤوساء الاسباع او الارباع: وهم رؤساء الاقسام التي قسمت بموجبها القبائل العربية عند تخطيط المدن وكان هؤلاء الرؤساء يختارون ممن لهم نفوذ شخصي كبير ومنزلة محنرمة في قبائلهم، وممن لهم المكانة العالية بين القبائل الاخرى وكان لهؤلاء الرؤساء سلطة يتمتعون بها وهي مستمدة من مراكزهم الاجتماعية وصعاتهم التخصية، وكان يسترط فيهم ان يعرفوا بالبأس والنجدة والتجربة في الحرب وان يكونوا فيها فرسان الناس ووجوههم واولى الفضيل منهم ووجوههم واولى الفضيل منهم و

وقد زود هؤلاء بسلطة عسكرية وادارية ومالية فكانوا في اوقات السلم يصرفون شؤون القبيلة ويحكمون في الخلافات والخصومات التي تجدث بين افراد قبائلهم كما انهم يوزعون العطاء عليهم بعد اخذه من الدولة ويكونون مسؤولين عن تصرفات قبائلهم مسؤونية فعلية ومباشرة تجاه الوالي والامير ، وهم الرادعون لفتنتها واعمالها المعادية للدولة كما انهم الواسطة بين القبيلة وبين الامير في نقل اوامره اليهم .

اما في اوقات الازمات السياسية او الحرب فانهم يقودن اسباعهم او ارباعهم كان هؤلاء الرؤساء خاضعين لسلطة الوالي او الامير الذي يحكهم المصر حيث نجد ولاة يتصلون بجمهرة الناس عن طريقهم •

٣ ـ العرفاء: قسمت الاسباع او الارباع في كل مصر الى وحدات اجتماعية صغيرة جديدة اصغر من الربع او السبع ، لا علاقة لها بالنسب او القربى ، يكون عنها مسؤولا شخص يسمى (العريف) وهو من اهم الموظفين

يعتمد عليه الامير في تثبيت سلطانه ويساعده على ضبط العطاء وتوزيعه على القبائل الكثيرة التي يكون عدد افرادها كبيرا جدا • وقد يخصص لكل عرافة مبلغ من المال يوزع على افرادها توزيعا عادلا يعينه الامير او القائد وقد يختلف عدد كل عرافة من معركة الى اخرى او من وقت لآخر والحقيقة ان نظام العرفاء هذا لم يكن جديدا بل كان موجودا منذ العصر الجاهلي وفي زمن الرسول (ص) •

وقد عرف سعد بن ابي وقاص قبيل معركة القادسية (قدر الناس وعباهم بشراف وامر امراء الاجناد وعرف العرفاء فعرف على كل عشرة رجلا كما كانت العرافات في ازمان النبي (ص) وكذلك كان الى ان فرض العطاء).

وكان لكل عريف واجبات خاصة يقوم بها تجاه عرافت ويتعرف احوالها ويوزع العطاء عليهم وقد يزيد في العطاء او ينقصه وينظم السجلات باسماء المقاتلة من افراد عرافته والنساء والاطفال ومقدار عطائهم • وكان العريف يسجل اسم من يموت ومولد من يولد ويحذف عطاءه او يضيف ، وبالاضافة الى ذلك فان العرفاء كانوا مسؤولين مسؤولية كاملة عن الامن والنظام في عرافاتهم يراقبون مسببى الاضطرابات والفتن والمشاغبين •

اما في اوقات الحرب فكان العرفاء يندبون الناس للقتال ويحثونهم عليه ويضربون عليهم النفير ويخبرون الامير عن الاشخاص الذين يتقاعسون او يتخلفون عن القتال او الذين يتمردون عليه • كما انهم يساعدون الامسير في السيطرة على الجيش وتعبئته وتوجيهه الجهة المطلوبة وايصال اوامر الامير وتعليماته السي المقاتلين بسرعة كبيرة •

وكان العرفاء يقودون عرافاتهم ضمن الاسباع او الارباع ويكونون عادة واسطة بين رؤساء الاسباع والارباع وعرافاتهم في ايصال الاوامر الصادرة عنهم •

لقد كان تعيين العرفاء من حق الامير وحده ولا حاجة الى اخذ موافقة العثيرة في ذلك ، وعلى هذا فكان يختار العرفاء من بين ذوي النفوذ ممن يتصفون بالشجاعة والدهاء والحلم ويكونون ذوي شخصية قوية حتى يستطيعوا القيام بواجباتهم نجاه الحكومة وتجاه العرافات ، ويبقى هـؤلاء العرفاء في مناصبهم مادام الامير راضياً عنهم واذا نقاعس هؤلاء في واجباتهم فان الحكومة تنزل بهم عقوبات صارمة وتعزلهم عن مناصبهم .

وقد جاء في رسالة ارسلها عمر بن عبدالعزيز الى عدي بن ارطاة امير البصرة « ان العرفاء من عتمائرهم بمكان ، فانظر عرفاء الجند فمن رضيت امانته لنا ولقومه فاثبته ومن لم ترضه فاستبدل به من هو خير منه وابلغ في الامانة والورع » •

٥ ـ النقيب: وهي من الوظائف الاخرى المهمة • يفول الطبري ان الفيب عريف هذه الوظيفة فوق العريف بينما جاء في لسان العرب ان (النقيب) عريف القوم وهو شاهد القوم وضمينهم • ثم قال وفي حديث عبادة بن الصامت: وكان من النقباء وهو كالعريف على القوم المقدم عليهم الذي يتعرف اخبارهم وينقب عن احوالهم (اي يفتش) • وكان النبي (ص) قد جعل ليلة العقبة كل واحد من الجماعة الذين بايعوه بها نقيبا على قومه وجماعته ليأخذوا عليهم الاسلام ويعرفوهم شرائطه وكانوا اثني عشر نقيبا كلهم من الانصار وكان عبادة بن الصامت منهم •

بينما يروي الجاحظ بيبا لجبهاء الاشجعي يستدل منه على ان النقيب اقــل مــن العريف حيث يقــول:

رعاع عاونت بكرا عليها كما جعل العريف ملي النصب

وفي الحقيقة ان معلوماتنا عن وطيعة ( المنكب والنفيب ) قليله جدا ومتناقضة في نفس الوقت بحيت لاستطيع ان نعطي صدورة واضحه وكامله عنهما • بالاضافة الى ان هذه النسسيات لم نكن على وتيره واحدة بل كشيرا ما كانت تتغير بعاً للمهام المنرنبه عموما •

فقد دكر المسعودي فعال: لما افام اهل بغداد جندا من الصمهم للدفساع عن الخليفه الامين جعلوا على كل عشره عريما وعلى كل عشرة عرفاء للهيا وعلى كل عشرة نقباء قائدا وعلى كل عشره قواد الميرا .

وفد عاش الى جانب العرب في امصارهم الجديدة عناصر وطوائف اخرى نتيجة للتسامح الديني الذي انصف به الاسلام والمسلمون ، منها اهل الذمـــة وهــــــــم :

النصارى : وقد كان هؤلاء في العراق قبيل الفتح وكان معظم اهل الحيرة من العرب الذين يدينون بالنصرانيه وكانوا من قبائل بني سليم وتميم وطلب وغيرهم و

وكان الفرس يسيؤن معاملة هذه الطائفة ويضطهدونها ولما حرر المسلمون العراق رحب اهل الذمة بهم املا في الخلاص من ظلم حكامهم الفرس والاعفاء من الخدمة العسكرية والتمتع بالحرية الديبية التي يسمح بها الاسمام مقابل دفع الجزيمة ٠

وعندما بنيت الكوفة هاجر اليها عدد كبير من مدينة الحدية والقرى المجاورة المحيطة بها ولا سيما بعد زوال مجد الحيرة وعزها وفد حفظ

لهم الاسلام اموالهم وحرياتهم ودماءهم وشعائرهم وذلك بموجب العهد الذي كتبه الخلبفة عمر بن الخطاب لاهل الحيرة عند الفتح الذي اعطوا فيه حريات واسعة ، وفي ظل هذا التسامح الديني تولى النصارى الوظائف الكثيرة في الدولة العربية الاسلامية ولاسيما كتابة الدواوين •

لقد عاش العرب في العراق حياة اجتماعية خاصة لم تختلف كثيرا عن لون حياتهم في شبه الجزيرة العربية قبل قدومهم الى العراق ولم ينفرد عرب العراق بلون مختلف في الحياة الاجتماعية الا في العصر العباسي ، وعلمى اي حال نستطيع ان نعطي صورة عن المجتمع العربي الاول العمراقي في نواحمي : الملابس والطعام والدور والقصور والحمامات وحلبات الخيمل والاعيماد الدنيم

#### اولا \_ الملابس

لبس العرب الملابس الكثيرة المتنوعة لاختلاف اذواقهم ومستوياتهم المعيشية وقد تميزت حياتهم الاولى بالتواضع في الملبس وكانت ملابسهم هذه في اول امرها بسيطة وخشنة ، واختلفت هذه الملابس عند اهل الريف واهل المدن واهل البادية وكانت لها مصادر معينة منها: التجارة ، حيث كانت تستورد من اليمن ، وكذلك كانت الدولة منذ عهد الرسول (ص) تجبيعض الضرائب على شكل البسة ففي المعاهدة التي عقدها الرسول (ص) مع اهل نجران فرض عليهم ( الفي حلة من حلل الاواقي في كل رجب الف حلة وفي كل صفر الف حلة ) وقد استمر الخلفاء من بعده يجبون من النجرانيين الضريبة ملابس حتى القرن الثالث الهجري وقد فرض خالد بن الوليد على اهل الانبار ان يقدموا الف عباءة قطوانية ، وكانت هذه الملابس المجباة توزع على المسلمين مع العطاء ومن اهم الانواع التي لبسها العرب والمسلمون:

١ ــ العمامة : وهي من الالبسة المحترمة عند المسلمين وهي خاصة بالرجال

ولها اهمية كبيرة وقد وصفها الرسول (ص) بقول و العمائم تيجان العرب) وجاء في الحديث الشريف ايضا ( فرق ما بيننا وبين المسركين العمائم على القلانس) • وقد اختلف في لبس العمامة وشكلها ولونها فكانت للخلفاء عمة وللفقهاء عمة وللبقالين عمة وللاعراب عمة وللنصارى عمة وهكذا ومنها ايضا السوداء والبيضاء والحمراء والصفراء •

- القلنسوة: وهي من لباس الرأس ايضا وهي مستديرة ومبطنة من الداخل وتصنع من القماش او الجلد ، وفد عرف العرب هذا النوع من اللباس في صدر الاسلام وكانوا يجعلونها فوق العمامة او بدونها ، وكان الرسول (ص) يلبس قلنسوة بيضاء مضربة وفي الحرب قلنسوة لها اذنان ، وتختلف الوانها فمنها الخضراء والبيضاء الموشاة وكان للقراء قلانس خاصة تتميز عن قلانس التجار السوداء الطويلة كما كان للفقهاء قلانس خاصة يتميزون بها ،
- ٣ ـ الخمار : وهو لباس الرأس عند النساء وتغطى بـ ه المـرأة رأسـها
   و بلف حول عنقهــــا .
  - ٤ ـ الكوفية : وقد لبسها سكان العراق على رؤوســـهم ٠
  - ه للجاء : وهو يلبس مع الازار ويلبس مع البسة اخرى وقد تردد ذكره
     في احاديث عن الرسول : ( وهو متزر بأزار ورداء وعليه رداء وازار ) .
- ٦ الازار: وهو ما يلتحف به ويستر به البدن من اسفله ، وكان لباسا ذا اهمية في عصر الرسول قد جاء في الحديث ( من لم يجهد ازارا فليلبس سراويل) وكان للنبي ازار من نسسيج عمان طوله اربع اذرع وشبر في ذراعين وشبر
  - القمیص: لقد لبس العرب القمیص بکثرة ومما یؤکد ذلك ان الرسول
     ترك بعد وفاته ( ثوبي حبرة وازارا عمانیا وثوبین صحاریین وقمیصا

صحاريا واخر سحوليا) وقد تميزت هذه القمصان من حيث طولها ببلوغها منتصف الساقين وطول اكمامها التي لاتظهر مسن الكف الا اطراف الاصابع وقد تصنع القمصان من ألكتان او قد تصنع مسن الكرابيس ويلبس القميص مع الرداء او مع الجبة •

- ٨ ــ الثياب: وتطلق احيانا على الملبوسات عامة فقد جاء في حديث نبوي الحرر ( ٠٠ فان كان الثوب قميصا فليتزر به ) وجاء في حديث نبوي الحرر ( لايشتمل احدكم في الصلاة اشتمال اليهود ليتوشح من كان له ثوبان فليأتزر وليرتد ومن لم يكن له توبان فليأتزر ثم يصلي ) ٠
- ٩ ــ المرط: وهو كساء من الصوف او الخز ويؤتزر به وقيل كساء مـــن
   خز او كتان والجمع (مروط)
  - ١٠ـ السحولي : وهو ثوب مصنوع من قطن ابيض ٠
    - ١١ ـ الردف : وهو مصنوع من الخز الغليظ ٠
- ١٢ الريطة : وهو ثوب رقيق يشبه المحفة وقيل هي الملاءة اذا كانت قطعة واحسيسادة .
  - ١٣ الكرباس: قميص ابيض غليظ الصنع ٠
- ١٤ الفوط: وهــي اقمشة مخططة يلبسها الحمالون ويأتزر بهــا اهــل
   الكوفــــة ٠
  - ١٥ ـ الاتحمي: برود يمانية فيها خطوط حمراء او صفراء ٠
- ١٦ القسية : وهي ثياب مضلعة فيها حرير امثال الاترج ويقول ابين منظور هي ثياب مضلعة مخططة على شكل الضلع ٠
- ١٧ المسهم: وهي البرود المخططة وفي حديث جابسر أن النبسي (ص) كان يصلي في برد مسهم (أي مخطط) فيه وشي كالسهم •

- ١٨ ــ السجلاط : وهي ثياب كتان موشية كأن وشيه الخاتم •
- ١٩ المستقة : وهو فرو طويلة الكم ، وذكر ان النبي كان يلبس البرانسس
   والمساتق ويصلي فيها وقد شاع استعمال هذا اللباس في العراق •
- ٢ ــ البردة : وهو كساء يلتحف به وقد لبسها الرسول وقد ذكر ابن الاثمير ان الرسول خلعها على الشاعر كعب بن زهير حينما قدم اليه تائبا وأنشد قصيدته اللامية المشهورة باسم البردة التي يمدح الرسول بها ومطلعها :
  - بانت سعاد فقلبي اليوم متبول متيم اثرها لم يغد مكبول
- ٢١ الجبة: وعرفت في صدر الاسلام وكان للرسول (جبة) مكفوفة الجيب والكمين والفرجين بالديباج •
- 77 ـ الخميصة: وهي كساء السود او ملاءة معلمة من خز او صوف يؤتـزر بها فان لم تكن معلمة فليس بخميصة وقد ترك الرسول فيما ترك عنـد وفاته خميصـــة .
- ٣٧ الحبرة: وهي برود يمانية تنسج من كتان او قطن وسميت (حبرة) أي مزينة وفي وصف الحبرة قيل ثوب حبر اي ثوب موشى وهو مسن التحبير وهو التزيين وكانت الحبرة من احب الثياب الى الرسول (ص) كمنه ذكر البخساري •
- ٢٤ المطرف: وهو ثوب مربع من خزله اعلام ويصفه الثعالبي بانه كساء في طرهيه علمان •
- ٢٥ الحلية: جمعها حلل وتتكون من رداء وقميص وجاء في الاحاديث النبوية ذكر الحلل من الاستبرق والسندس والحبرة وحلل يمانية وحلل نجرانية وصالح النبي اهل نجران على الفي حلة .
- ٣٦ العباءة : وتلبس عادة فوق جميع الالبسة الاخرى وكان الرسول (ص) يلبس العباءة كما كان الخلفاء يلبسونها ايضا .

- ٣٧... الملحفة · وتلبس فوق سائر اللباس والملحفة عند العرب الملاءة السمط فاذا بطنت ببطانة او حشيت فهي عند العوام ملحفة ·
  - ٣٨ الملاءة : وهي من ألبسة الرجال في الحجاز والكوفة والشام •
- ٢٩ الدراعــة: وهي من اهم ثياب النساء زمــن الرســول ( ص ) حيت
   كانت بسيطة وقليلة وقد تكون الدراعة صفراء او موردة او مصبوغــة
   بالزعفران ويقول ابن سيدة ( بانها جبة مشقوقة المقدم ) ٠
  - ٢٠ الفلالسة: تلبس تحت الثميوب ٠
- ٣١ القباء: ويلبس في العراق والحجاز ويصنع من الديباج او الخز او الكتان وقد يكون مبطنا بالحرير وفد يلبس مع المطرف .
- ٣٢ الخمار : وهو لباس للنساء تغطي به المرأة رأسها وكان ينتج فيالعراق ٠
- ٣٣ الشملة : وينسج هذا من الوبر يلبسه البدو وكان شائع الاستعمال في صندر الاسلام ويقال : هي البردة المخططة .

ونتيجة لاتساع الفتوحات الاسلامية واتصال العرب بالشعوب الاخرى واتساع ثرواتهم وتطور الحياة لبس اهل العراق الملابسس الغالية الفاخسرة وتفننوا بصناعة انواع ممتازة من المنسوجات كالملح والعتابية والسقلاطون وتفننوا بس عرب العراق السدوس والساج والطيلسان وقد احب امراء الكوفة والبصرة الوشي الكوفي فقلدهم الناس في ذلك فتناعت المنسوجات الموشاة في ايامهم وقد اشار المسعودي الى انتشار صناعة الوشي في الكوفة في عهد سليمان ابن عبدالملك فقال ( ولبس الناس جميعاً الوشي جبابا واردية وسراويل وعمائم وقلانس وكان لا يدخل عليه من اهل بيته الافي الوشي وكذلك عمالسه واصحابه وفي داره وكان لباسه في ركوبه ما كان موشى وكان لا يسمح لاحد في الدخول عليه حتى خدمه الافي الوشي) و لذلك اختلفت ملابساهل العراق اختلافا كبيرا كلحسب درجته الاجتماعية ومهنته ومركزه السياسي حتى صار لكل

فئة من فئات المجتمع زي خاص بها يميزها عن غيرها ، كما اصبح لكلل مناسبة من المناسبات زي محسين ٠

وكذلك اختلفت الملابس حسب مواسم السنة وفصولها قال الجاحظ ( وقد لبس الناس الخفاف والقلانس في الصيف كما يلبسونها في الشتاء اذا دخلوا على الخلفاء وعلى الامراء وعلى السادة والعظماء لان ذلك أشبه بالاحتفال والتعظيم والاجلال وابعد عن التبذل والاسترسال ) .

وكان اصحاب السلطان يلبسون المبطنة والدراعة كما لبس زهاد الكوفية والبصرة الملابس الصوفيية الرخيصية .

## ثانيا \_ الطعام

كان طعام العرب اول أمره بسيطا جدا يقتصر على الالبان ومايستخرج منها كالسمن والزبد والجبن وعلى التمر والحبوب واللحوم وخبز الشعير ياكلونها على ابسط ما كيكون من احوالها ٠

فلما حرروا العراق وفتحوا فارس وتعرفوا على الوان جديدة من الاطعمة لم يكونوا يعرفونها من قبل صاروا يأكلونها وقد ذكر الجاحظ هذه الاطعمة وهي الدرمك والفالوذق والحسيس وقد قسمت وجبات الطعام طبقا للمستوى الاجتماعي والاقتصادي فكان يروي عن القاضي شريح انه قال: ان اوسط الطعام الخبز والزيت والخل وهو طعام الطبقة الفقيرة والمتوسطة ، اما الطبقة الغنية فكان طعامها الارز والبيض بالسمن المسلى بالسكر والصبرزد ، اما اهل الكوفة فيرون ان اللحم ارفع انواع الطعام اما الخبز والزيت والسمن والخل فهمو اوسمط الطعمام .

وكان من عادة اهل الكوفة والبصرة ولاسيما الولاة منهم اطعام عامـــة الناس حيث اقاموا لهم المآدب الخاصة التي حفلت بالوان الطعام فكان زياد بن

ابيه يطعم السابلة والفقراء وذوي الحاجات فكان يغدي ويعثي العامة كل يوم عدا الجمعة فكان يعشي ولا يغدي وكان لا يرد عن طعامه احدا وكان يطعم في كل يوم على مائدته الفا وقد سار بعض اغنياء الكوفة والبصرة على نهج ولاتهم في اطعام الناس فظهرت جماعت يتبارون في عمل الولائسم فكان منهم من ارسل الجفان ملأى بالطعام الى احياء القبائل وعلى افواه السكك والدروب لاطعام الناس • وكانت هذه الولائم تكثر في شهر رمضان •

ونتيجة لاهتمام العرب بالطعام والوانه وضعوا اسما لطعام كل مناسبة من المناسبات الاجتماعية فكانوا يطلقون على طعام العرس (الوليمة) وعلى طعام الختان (الاعذار) وعلى طعام الولادة (الخرس) وعلى علمام القادم (النقيعة) وعلى طعام الاحتفاء ببناء الدور (الوكيرة) وعلى طعام الاحتفاء ببناء الدور (الوكيرة) وعلى طعام الاحتفاء بهناء الدور (الوكيرة)

## ثالتا ــ الدور والقصور

بعد ان تم تخطيط الكوفة والبصرة وواسط على النحو الذي رأيناه حيث خصص مكان لبناء الدور وفق تخطيط مدروس بعد ان عينوا فيه الطرق والمناهج وعينوا مواقع القبائل العربية اليمانية والحجازية بنت الناس بيوتهم اول الامر من الخيام وبيوت الشعر والقصب حتى اذا غزوا قلعوها وتصدقوا بها واذا عادوا بنوها من جديد وظلت بيوتهم على هذه الحالة حتى شب حريق فيها واحرقت كلها فاستأذن اهل الكوفة والبصرة الخليفة عمر بن الخطاب في بناء بيوتهم من الطين فأذن لهم وكانت بيوت الطين هذه ساذجة البناء والتنظيم اول الامر تحتوي على غرفة او غرفتين او تسلات كما امرهم الخليفة عمر بن الخطاب و وقد امتازت بيوت البصرة بانها واسعة الصحن عريضة الحيطان عظيمة الابواب ، كما امرهم الخليفة عمر بذلك فقال : عرضوا العيطان ، واطيلوا السمك ، وقاربوا بين الخشب ، وقد تطور هذا البناء بمرور

الزمن فقد بنت القبائل بيوتها من اللبن في غير ارتفاع فبنى ابو موسى الاشعري المسجد ودار الامارة بلبن وطين وسقفها بالعشب وكذلك فعل سعد ابن ابي وقاص (امير الكوفة) • وظلت الدور كذلك في الكوفة حتى بنى سعد دارا في العقيق من الصخر وبنى طلحة بن عبدالله دارا له بالكوفة بالآجر والجص والسسساج •

وفي عهد ولاية زياد بن ابيه البصرة من قبل معاوية بن ابي سفيان اعاد بناء الجامع بالآجر وزاد في سعته كما بنى دار الامارة بالآجر ايضا ، اما في الكوفة فلم تبن منازل بالآجر حتى تولى زياد أمر الكوفة فأمرهم ببناء منازلهم بالآجر بدلا من اللبن •

ولما تقدم العرب في الحضارة ومضى على تأسيس الكوفة والبصرة سنوات طويلة تطور فن البناء بحيث صار الشكل يلائم حياة العصر فبنى الامسراء والاغنياء بيوتهم من الطابوق والجص والساج واتسعت الكوفة والبصرة حتى اصبحتا من اعظم مراكز الاسسلام ازدحاسا بالسسكان .

#### رابعا \_ الحمامات

بنى العرب في مدن الكوفة والبصرة وواسط الحماماتوقد كانت في بداية الحكم الاموي محدودة العدد لان بناءها لم يكن سهلا ولا ميسورا لان الدولة كانت لاتسمح لاحد ببنائها الا بعد الحصول على اجازة من قبلها وكان الولاة لايسمحون ببنائها داخل المدن لانها تضر بالصحة وان سمحوا ببنائها خارج المدن وفي اماكن خصصت لها ، وكان زياد بن ابيه يمنع بناءها الا في المواضع التسمى لا تضمر باحمد .

وقد بنيت هذه الحمامات بشكل يضمن للمستحم الانتقال التدريجي من الجو البارد الى الجو الحار وبالعكس حيث كان في كل حمام ثلاثــة اقسام كل منها اسخن من الذي يسبقه وكانت تسخن القاعات بواسطة ايقاد النار تحت

ارضها ومن اشهر حمامات الكوفة هو حمام (اعين) وحمام عمر بن سعد • اما حمامات البصرة فكان اشهرها حمام عبدالله بن عثمان بن ابى العاص •

## خامسا \_ حلبات الخيل

كان سباق الخيل عند العرب تسلية شعبية لكافة طبقات المجتمع فكانت هذه اللعبة تعظى بحب واعتزاز كبيرين بين الناس وكانت الصحراء مدرسة طبيعية لتعليم فنون الفروسية وسباق الخيل وكان العرب ينقلون هذه اللعبة معهم حيثما يحلون وكانت تجري هذه السباقات بصورة عامة في الاعياد والمناسبات العامة في ارض فسيحة وقد اقيمت فيها الحلبات الواسعة ٠

وقد نال سباق الخيل اهتماما كبيرا عند خلفاء بني امية فكان هشام أبن عبدالملك اول من اقام حلبات الخيل كما اهتم بتحسين نسل هذه الخيول، وكذلك الوليد الثاني كان محبا للخيل فجمع منها عددا كبيرا واقام حلبة للخيل كان يشهد السباقات فيها مع عدد من الامراء وكبار رجال الدولة وكانت (رصافة الوليد) مسرحا لتلك السباقات وقد انتقلت الحلبات هذه الى بقية الامصار الاسلامية ولاسيما الكوفة والبصرة وواسط وقد ذكر المسعودي ان ابن هبيرة امير الكوفة اقام حلبة للسباق فيها ٠

## سادسا \_ الاعياد الدينية

احتفل المسلمون في العراق بعيدي الاضحي والفطر وكان من رسومه ان يخرج الامير لاداء صلاة العيد صباحا في المسجد الجامع مع اعوانه فسي موكب رسمي مهيب تحيطه الحاشية وعليهم الملابس المزركشة وخلفه وامامه الجند يحملون الاعلام والسيوف وتنحر الذبائح في عيد الاضحى وتوزع على الفقراء الهدايا والصدقات ويتزاور الناس فيما بينهم ويهنىء كل واحد منهم الاخر بالسلامة والصحة والدعاء له بزيارة مكة وقبر الرسول (ص) ٠

## المصادر والمراجع

- ١ ـ الاصفهاني : ابو الفرج ، علي بن الحسيين (ت ٣٥٦ هـ ٩٦٦ م)
   الاغاني ٢١ جزء ، القاهرة ١٣٢٢ هـ ١٩٠٤ م .
- ٢ ـ البخاري : محمد بن ابي الحسن بن اسماعيل (ت ٢٥٦ هـ ٨٦٩ م) صحيح البخاري \_ القاهرة .
  - ٣ \_ البلاذري : احمد بن يحيى بن جابر (ت ٢٧٩ هـ ١٠٤٨ م) فتوح البلدان ، ط اولى ، ١٩٣٢ انسياب الاشراف ، مخطوط
    - إ ـ الثعالبي : ابو منصور عبداللك ( ت ٢٩ هـ ١٠٣٧ م )
       فقه اللغة ، مصر ١٣١٨ م
      - ٥ الجاحظ: عمرو بن بحر (ت ٢٥٥ هـ ٨٦٩ م)
         البيان والتبيين ، القاهرة ١٣٦٦ هـ ١٩٤٧ م -
      - ٦ \_ ابن حنبل: احمد بن محمد (ت ٢٤١ هـ ـ ٥٥٥ م) المسند ، القاهرة ١٣١٣ هـ ـ ١٨٩٥ م
  - V = 1900 ابن خلدون : عبدالرحمن بن محمد ( 0.00 ه 0.00 م ) العبر وديوان المبتدأ والخبر : V = 0.00 ه 0.00 م
- $\Lambda$  \_ ابو داود : سليمان بن الاشعث بن اسحق الازدي (ت ٢٧٥ هـ \_  $\Lambda$  ٨ م ) السنن ، جزءان ، ط اولى ، ( ١٣٧١ هـ \_ ١٩٥٢ م )
  - ٩ ــ ابن درید : ابو بکر محمد بن الحسن
     الاشتقاق (تحقیق عبدالسلام هارون) مصر ۱۹۵۸ م .
- ١٠ دوزي
   المعجم المفصل باسماء الملابس عند العرب (ترجمة) الدكتور اكرم فاضل.
  - ۱۱ ـ زكي حسن فنون الاسلام ، طبعة مصر ١٩٤٨ م

- ۱۲ ابن سعد: محمد (ت ۲۳۰ هـ ۸۹۶ م) الطبقات الكبير: ۸ اجزاء ط ليدن ، ۱۳۲۲ هـ - ۱۹۰۶ م
  - 17 السمعاني : عبدالكريم بن محمد (ت ٥٦٢ هـ ) الانساب ، ليدن ١٩١٢ م
    - ١١٠ ابن سيدة : علي ابن اسماعيل ( ٣ ٨٥٨ هـ )
       ١٨خصص ١٨ جزء القاهرة ١٣١٦ هـ
- 10- الشوكاني : محمد بن علي بن محمد (ت ١٢٥٥ هـ ١٨٣٩ م) نيل الاوطار شرح منتقى الاخبار ، ٨ اجزاء ، مصر ١٣٤٧
  - 17\_ الطبري : ابو جعفر محمد بن جرير (ت ٣١٠ هـ ٩٣٢ م) تاريخ الرسل والملوك ، القاهرة ١٩٣٩ م
  - ۱۷ ابن عبدالبر القرطبي : (۹۳) هـ ۱۰۷۰ م) الاستيماب في معرفة الاصحاب ط (حيدر اباد ، ۱۳۱۹ م)
  - 1۸\_ عمر كحالة معجم قبائل العرب القديمة والحديثة ، ط دمشق ١٩٤٩ م
    - ۱۹ ابن قتیبة: عبدالله بن مسلم (ت ۲۷٦ هـ ۸۸۹ م)
       المعارف ، القاهرة ۱۹۳۶ م
    - عيون الاخبار } اجزاء ط دار الكتب ، القاهرة ١٩٣٠ .
      - . ٢ ابن الكلبي : هشام بن محمد (ت القرن الثالث) الانسياب
  - 11 المبرد: ابو العباس محمد بن يزيد (ت ٢٨٥ هـ ٨٩٨ م) الكامل في الادب ، القاهرة ١٩٣٦ م .
- - 77\_ المقدسي: شمس الدين ابو عبدالله محمد (ت ٣٨٧ هـ ٩٩٧ م) احسن التقاسيم في معرفة الاقاليم ، ليدن ١٨٧٧ م
    - ٢٤ ابن منظور: جمال الدين محمد بن مكرم الانصاري ( ت ٧١١ هـ )
       لسان العرب طبعة بولاق
    - ٥١٥ الميداني: ابو الفضل احمد بن محمد النيسابوري ( ت ٥١٨ هـ ) محموعة امثال العرب ، مصر ، ١٣٥٢ هـ

- ٢٦ ـ وكيع: محمد بن خلف بن حيان ( اوائل الفرن الرابع الهجري ) اخبار الفضاة ، ط مصر ، ١٩٥٠ م .
  - ۲۷ ابن هشام: محمد بن عبداللك (ت ۲۸٦ هـ ۸۳۳ م) السيرة النبوية ٤ اجزاء ؟ القاهرة ١٩٣٧ م ٠
- ٨٢ اليعقوبي : احمد ابن ابي يعقوب بن جعفر بن وهب (ت ٢٨٢ هـ)
   التاريخ : ثلاثة اجزاء : ط النجف ١٣٥٨ هـ ١٩٣٩ م
  - ۲۹ ابو یوسف: یعقوب بن ابراهیم (ت ۱۹۲ هـ ۸۰۸ م)
     الخراج ، القاهرة ۲۹۳۱ هـ ۱۹۲۷ م.
- ٣٠ يوسف خليف: حياة الشعر في الكوفة حتى نهاية القرن الثاني الهجري ٠
   ط القاهرة: ١٩٦٨ .
  - ٣١ مهدى المخزومي: مدرسة الكوفة ، بفداد ، ١٩٥٥ .
- ٣٢ صالح احمد العلي: التنظيمات الاجتماعية والاقتصادية في البصرة في القرن الاول الهجرى ، بغداد: ١٩٥٣
  - ٣٣ ـ احمد امين : فجر الاسلام ، القاهرة ١٩٥٥ .
    - ٣٤ ماسنيون: خطط الكوفة
  - ٣٥ شكرى فيصل: المجتمعات الاسلامية في القرن الاول الهجري ١٩٥٢ .
    - ٣٦ الخوارزمي: ابو عبدالله: مفاتيح العلوم ، القاهرة ، ١٩٣٠
      - ٣٧ آدم متز: الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري.

# ولِبَمن ولِنَافي الْمِعَعِ وَلَعْصَرُولِعِهِ فِي الْعَصَرُولِعِهِ مَسِي

د - بدري محمد فعد

# فئات المجتمع

تتجلى هذه الفئات وفق الاعتبارات الآتية :

#### أ\_ السكنية

سكن العرب بعد تحرير العراق في المدن الجديدة التي بنوها كالبصرة والكوفة وواسط وفي المدن القائمة آنذاك كالموصل ، وبقية المدن والقرى الصغيرة المنتشرة في ارجائه ، حتى اذا قام الحكم العباسي اتخذت بغداد بعد بنائها عام ١٤٥ه في وسلط العراق عاصمة للعباسيين ، وسكنها خلفاؤهم طوال قرون حتى سقطت بأيدي التتار عام ٢٥٦ه / ١٢٥٨م لهذا اصبحت بغداد من المدن الكبيرة التي اخذت بالاتساع على جانبي نهر دجلة بعد بنائها بوقت قصير ، فرحل اليها الناس من رعية الدولة العباسية ، من اطرافها البعيدة ومن جزيرة العرب فتعددت اجناس ساكنيها ، واديانهم ، ومهنهم ،

كما ان مدن العراق الاخرى لم تكن خاملة في هذا العهد بل زادت الساعا وكثر ساكنوها ، ودب فيها النشاط من كل نوع سواء كان دينيا او فكريا او اقتصاديا لان موقع العراق من وسط دولة بني العباس المترامية الاطراف وفيه عاصمة الخلافة الاسلامية ، ومطمع انظار المسلمين من طلاب العلم والحجاج والتجار ، وأصحاب المهن ، والعساكر المرتزقة في مشرق بلاد المسلمين ومغربهم ، فكان سكان العراق خلال حكم بني العباس يتكونون وفق معيار السكني مسن :

#### ١ \_ سكان البوادي:

وهؤلاء كانوا على اطرافه الغربية يمارسون الرعي والتنقل خلف الكلا ويلجون المدن ليعرضوا بضاعتهم مما تنتجه ابلهم او ايديهم من صاعات ويشترون ما يحتاجون اليه او أن يقوموا بدور الوسيط في نقل التجارة خلال الصحراء من والى العراق او اقطار الخليج العربي ، وكان ولاؤهم متأرجعا بين الطاعة والعصيان حسب قوة الحكومة المركزية وضعفها وحسب ظروفهم المعاشية كحدوث الجفاف والمحل الذي يؤدي بهم الى مزاحمة غيرهم على الماء والعشب او الهجوم على اطراف العراق لنهب المحاصيل والمواشي ، او فرض الاتاوات كما كانت تفعل قبائل شيبان وبني تغلب ( ومنهم الحمدانيون ) وبني عقيل ، وبني خفاجة وعبادة وبني مزيد ، وقد استطاعت بعض هذه القبائل تكوين امارات مستقلة فعليا وخاضعة اسميا لدولة الخلافة بعد ان وجدت ضعف الحكومة المركزية الذي وصل الى حد ادى الى تكالب بعد ان وجدت ضعف الحكومة المركزية الذي وصل الى حد ادى الى تكالب تعدو ان تكون اشارات في كتب الرحلة او الجغرافية أو بعض الاخبار المتفرقة في كتب الرحلة او الجغرافية أو بعض الاخبار المتفرقة في كتب الرحلة فانهم اصبحوا موضع عناية المؤرخين عقيل بعدهم ، أو بني مزيد في الحلة فانهم اصبحوا موضع عناية المؤرخين عقيل بعدهم ، أو بني مزيد في الحلة فانهم اصبحوا موضع عناية المؤرخين عقيل بعدهم ، أو بني مزيد في الحلة فانهم اصبحوا موضع عناية المؤرخين الميطون المنارة كعال بني حمدان في المارة المعرافية المؤرخين المارة المعارة كعال بني المنارة المعربية المؤرخين المنارة المعدون المارة كعال بني حمدان في المارة المؤرخين المنارة المعدون المارة كعال بني المدهم ، أو بني مزيد في الحلة فانهم اصبحوا موضع عناية المؤرخين المنارة كعال بني الميورة كورث المنارة كورث المنارة كورث المارة كورث المنارة كورث المنارة

والادباء فحفلت اخبارهم وأخبار اماراتهم وحروبهم في كتب التاريح والادب .

#### ٢ ـ سـكان الارياف:

وهم كاسلافهم من حيث قلة عناية المؤرخين بهم وان اهم ما ورد عنهم كان في كتب الجغرافية والرحلة ومرد ذلك الى رتابة حياتهم • وكانوا يسمون بالسوادية او الاكرة وكانوا من الانباط الذين كانت لغتهم الارامية ومن العرب الذين كانوا قبل التحرير في اطراف العراق الغربية ثم سكنوا في مناطقه المختلفة من الشمال الى الجنوب ومارسوا الزراعة ، وقد اصبحت للقرى رؤساء من القبائل التي سكنتها مما جعل الحكومة تعهد اليهم بمهام ادارة القرى والنظر في شـــؤون سـكانها ، وبعد استقرار الحياة العباسـية اصبحت القرى وحدات اجتماعية وادارية واقتصادية تخضع للاشراف الحكومي باشكاله المختلفة من قبل الولاة والمفتشين الماليين ووكلاء رجال الدولـــه ان كانت القرى في اراضي تعود ملكيتها لهؤلاء • كما ان الصلة الدينية كانت موجودة بين مركز الخلافة والقرى حيث كانت الحكومة ترتب ائمة المساجد وخطباءها او مشايخ الصوفية في الربط الكائنة فيها فقد بنى الخليفة الناصر لدين الله رباطا للشبيخ السهروردي في قريـة المرزبانيـة على نهر عيسى والى جانبه دار وحمام وبسستان ليسكن فيه كما ان سكان المدن كانوا يقصدون بعض الربط في القرى للتبرك باصحابها مثل قرية الزاوية بكورة الخالص حيث عاش محمد بن سكران ودفن ، وقرية ام عبيد كذلك من قرى واسط حيث الشبيخ الرفاعي فضلا عن قرى اخرى مثل اوانا ، والعلث التي وجدت بها الربط وقد امتهن سكان بعض القرى الصناعة فضلا عن الزراعة فقد ورد عن بعض القرى مثل باقدارى القريبة من بغداد انه كان يصنع فيها نوع من الثياب القطن ، واشتهرات حربي كذلك بصناعة الثياب القطنية ، واشتهرت قرية سبن بصناعة الثياب الكتانية ، وقريسة

الحظيرة بصناعة الثياب الكرباس ، وهي ثياب من القطن الابيض تحمل الى خارج العسراق .

وهناك صناعات عراقية وجدت منذ عهود سابقة للحكم العباسي متل صناعة الحصر من سعف النخل ، وصناعة البواري من القصب ، وصناعة الفخار باشكاله المختلفة كالخوابي والصحون والحباب من الطين • كما ان بعض القرى التي يسكنها اهل الذمة كانت تقوم بصناعة الخمور اضافه الى الاديرة الموجودة في المناطق الريفية المحاطة بالبساتين ومزارع الكروم •

أما الحاصلات التي كان سكان القرى يأتون بها الى المدن فكانت كل ما يستهلكه سكان المدن والبوادي كالحبوب والبقول (الخضروات) والفاكهة فضلا عن الحيوانات كالمواشي والطيور (الدجاج، البط، الدراج، مع الخ) والجاموس، والعلف كالتبن والبرسيم، والحطب،

#### ٣ \_ سيكان المدن:

كان العرب يسكنون بعض المدن الواقعة على الفرات قبل التحرير ولما بنيت مدن جديدة بعد التحرير سيكنوها مثل البصرة والكوفة وواسط وبغداد • كما انهم سكنوا المدن القديمة مثل الموصل وغيرها كما اسلفنا القول وتوسعوا بعد ذلك بالسكن في الارياف في المراحل التالية للتحرير ، وقد حافظوا على تنظيماتهم القبليمة عند سيكناهم المدن في اول الامر الا أن الروح القبلية خفت مع الايام لعدة اسباب منها عدم اعتماد الحكم العباسي على القبيلة عند قيامه ولمجيء اعداد كبيرة من الاعاجم للسكنى في المدن العراقية ولانتقال بعض السكان العراقيين من الانباط والاكراد اليها • المدن العراقية ولانتقال بعض العاء • هذه العوامل مجتمعة ادت بالقبائل العربية الخليفة المعتصم من ديوان العظاء • هذه العوامل مجتمعة ادت بالقبائل العربية الى الامتزاج بسكان المدن المختلفة ومزاولة مختلف المهن فاصبح هناك

عامة تمارس الصـــنائغ وأختلفت مســـتوياتهم المعاشــية كما ســيأتي بيانه في هدا المبحث .

## ب ـ الدينيـة

كان المجتمع العباسي يضم المسلمين واهل الذمة من اليهود والنصارى والصابئة وكانوا منتشرين في جميع انحاء العراق باستثناء الصابئة الذين كانوا يسكنون جنوب العراق ثم نبغ منهم جماعة في بغداد وعرفوا كمترجمين واطباء وكتاب •

أما اليهود فكانوا يمارسون التجارة والصيرفة والصياغة وقد برز من النصارى بعض الكتاب والاطباء والمترجمين وقد عنيت بهم الدولة العباسية وجعلت ديوان الجوالي مختصا بأمرهم وقد عاش اهل الذمة حريتهم كاملة يمارسون طقوسهم الدينية واعيادهم التي اصبحت معروفة لدى المسلمين ايضا كما كانت لهم مزاراتهم واديرتهم ومعابدهم المنتشرة في مدن العراق ، وفي الارياف ، وهذا يعكس روح التسامح عند المسلمين في كل بلادهم و ولا يفوتنا ان نذكر طائفة دينية عاشت وما تزال قرب الموصل وهي الطائفة العدوية ( او اليزيدية ) وقد اخذت اسمها من عدى بن مسافر بن اسماعيل بن موسى بن مروان بن الحكم الاموي و

#### ح \_ المالية

اننا يجب ان نقر بادى، ذي بد، بانه لا توجد حدود تفصل فئات المجتمع بعضها عن بعض او تحول دون انتقال الفرد الطموح من موقعه الواطيء الى موقع سام فكان المال ظاهريا يجعل المجتمع بشكل عام ينقسم الى ثلاثة اقسام، أصحاب الثراء الذين يتربعون في القمة وهم الخليفة وكبار رجال الدولة والتجار وأصحاب الاراضي ،ومتوسطو الحال وهم دون الاثرياء وفوق الفقراء،

وأن الامر المؤكد كما تظهره كتب التأريخ والادب بشكلها الواسع ، سسعة الهوة بين الفئتين المعدمة الفقيرة والثانية المغنية المترفة، فالفئة المغنية وعلى رأسها الخلفاء والامراء والسلاطين كانت تملك الضياع والبساتين في مناطق مختلفة من العراق وكان لهم وكلاء يديرون شؤونها • لذلك كان الخلفاء والامراء يهبون منها للشعراء وللمقربين اليهم ، ويبالغون في العطايا والهدايا كحال المهدي والرشيد والمتوكل والمقتدر وغيرهم • وكان هذا دابهم طوال حكمهم •

وقد كانت للخلفاء وابنائهم وزوجاتهم القصور التي بنيت في الجانب الغربي اولا ثمم في الجانب الشرقي فكان للمأمون قصر وللمعتصم ولوزرائهم كالحسن بن سهل وبعض الهاشسميين ولما كانت قصــور الخلفاء متقاربة أحيطت بسور خاص اطلق عليها اسم حريم دار الخلافة . اصبحت مقر الخلفاء طوال عمر الدولة العباسية باستثناء الفترة الممتدة ما بين ۲۲۱ ـ ۲۷۹هـ / ۸۳۰ = ۸۹۲م التي اتخذت فيها سامراء عاصـــمة وعاش فيها الخلفاء ( المعتصم والواثق والمتوكل والمنتصر والمستعين والمعتز والمهتدى والمعتمد) • وبنوا فيها القصور وشاركهم في البناء اتباعهم ونساؤهم وامهاتهم ولقد كان المتوكل من بين هؤلاء الخلفاء اكثرهم ولوعا بالبناء لذلك بنى في سامراء جملة قصور ، ووسع ما ورثه منها عن اسلافه وكانت تلك القصور مزدانة بنقوشها وهيئتها الفنية وما يحيط بها من بساتين تتخللها احواض المياه وهي : البركة والوحيد والبهو والقلائد والقصر والجوسق والتل والغريب والمليح واللؤلؤة والشاه والعروس والبديع والشبداز والمختار والبرج والغرد وكورا والحير والصبيح وقصر الايتاخية ( في المحمدية ) والجعفري. ، والجعفري المحدث ومدينة المتوكلية ، وقد صرف على بناء قصوره الجديدة او التي قام بتوسيعها وتزيينها اموالا خيالية ٠

وقد اختار المتوكل لسكناه قصر الهاروني من بين قصور المعتصم وفضله

عليها جميعاً ، واسكن ابنه المنتصر قصر المعتصم المعروف بالجوسق الخاقاني وابنه ابراهيم المؤيد في المطيرة ، وابنه المعتز في بلكورا . وقد انتقلت هذه القصور من خليفة الى خليفة بالوراثة مع الحكسم •

كما بني الخليفة المعتز قصر الكامل ، والساج ، وبني الخليفة المعتمد قصر المشوق ، والاحمدي والمعشوق .

وقد اطنب الشعراء امثال ابن المعتز والبحتري في وصف تلك القصور ولبانت اشعارهم في وصفها علو جدرانها التي ترى من بعيد وتهدي السارى في الليلـة الظلماء وانها ذات رياض وجداول . وقد طليت سقوف بعضها بالذهب وبلطت ارضلها بالرخام وازدانت جدرانها بالزجاج وزينت بركها بالتماثيل والصور •

فمما قاله البحتري في قصري المليح والصبيح عند مدحه للمتوكل •

واستتم الصبيح في خير وقت فهسو مغنى انس ودار مقام البسا بهجة وقابل ذا ذاك فمن ضاحك ومن بسام كالمحبين لو اطاقنا التقياء

افرطها في العناق والالتزام

وقال ايضا يصف قصر الجعسفري:

اصبحت بهجة النعيم وامست بين قصر الصبيح والجعفري في البناء العجيب والمنزل الا نس والمنظر الجميل البهى ورياض تصبو النفوس اليها وتحيا بنورهـــن الجنسي دار ملك مختسارة لامسام

احسرزت كفسه تسراث النبي

ومما قاله ابن المعتز في وصف قصر ابيه الكامل:

والكاميل الفرد لا انيس به بعهد ملوك جعاجح نجب

يضحك نقش الرخام فيه الى عهدی بسه وهو آهــل بهـــج تخطر فيـــه اسـود مملكـــــه ثم طغت اسمده فقد مسمخت يوما ينادين فيمه بالحمري

سهقف بنار الا برين ملتهب غد بفجع الايام والنوب حـول امام بالتاج معتصـب

وبعد عودة الخلفاء الى بغداد اهتموا بقصور دار الخلافة التي كانت لهم ولاولادهم وجواريهم وحرسهم فضلا عن حديقة الحيوان وكان يعمل في تلك القصور عدد كبير من الطباخين والخدم وبعض اصحاب الصنايع والوكلاء الذين يقومون بالاعمال نيابة عن الخلفاء او زوجاتهم وابنائهـــــم •

وقد عاش الخلفاء ومن حوتهم قصور الخلفاء عيشــة ناعمـة مترفــة واطلقت على مجموع قصورهم في الجانب الشرقي اسم حريم دار الخلافة والاصل فيه القصر الحسيني على دجلة في الجانب الشرقي منها ، وكان هذا القصر لوزير المأمون الحسن بن سهل ثم ورثته بوران ( خديجـة ) ابنتــه ثم اصبح للمعتضد بالله الذي بادر باضافة ما جاوره اليه وبذلك وسسعه وكبره وعمل عليه ســورا حصنه به ، ثم لما قام المكتفى بالله بعده بنى قصر التاج على دجلة ايضا ، وعمل وراءه قبابا ومجالس وتناهى في توسعتـــه وتعليته ، ثم تولى المقتدر بالله الخلافة فزاد في ذلك مما انشأه واستحدثه فاصبحت القصور متجاورة متصلة مثل قصر الثريا ، والميدان ، وحير الوحش (حديقــة الحيوان) .

وقد أعجب بقصر الثريا الشاعر ابن المعتز فوصفه بشعره مصورا جماله وما كان يشتمل عليه من جدران ساطعة وسقوف لامعة وجنان وارفة ورماض غناء وميدان واســـع:

ما للثريا شبيه فيمسا بنسى قط بانسسى حيطانـــه مــن نـــور والسهقف مهن نيران

واغصين ما ئسيان والمساء يغدو عليهيا

جنان وأشحار تلاقت غصونها ترى الطير في اغصانهن هواتفا ومنها

وبنيان قصر قد علت شرفاتــه وانهار ماء كالسلاسـل فجرت وميدان وحش تركض الخيلوسطه اذا مـارأت مـاء التريا ونبتــه

للوــــــين بــــين جنــــــان في جـــــدول ريــــــــــان

فأورقن بالاثمار والورق الخضر تنقل من وكر لهن الى وكر

كصف نساء قد ترجعن في الازر لترضيع اولاد الرياحين والزهر فيؤخذ منها ما يشاء على قدر نسين وثوب الكلب فيهن والظفر

وكانت دار المخلافة بمرافقها المختلفة على عهد الخليفة المقتدر تسع الاف الجند والخدم مقسمين الى فرق ولكل فرفة او طائفة واجبات محددة • لهذا عدت دار الخلافة بقصورها ومرافقها مساوية لمدينة شيراز وذلك في اوائل القرن الرابع الهجري (القرن العاشر الميلادي) • أما على عهد الرحالة الاندلسي ابن جبير فكانت حوالي ربع بغداد مساحة وكانت لدار الخلافة رسوم متبعة لمن يروم دخولها من الزوار او أصحاب الحاجات كأن يلبس لباسا خاصا وان يسلك سلوكا معينا، ويمر بالحجاب والموظفين والحرس وهذا ما دعا المؤرخ الصابي لتأليف كتابه (رسوم دار الخلافة) موضحا ما يجري فيها من امور يومية وذاكرا ما كانت تحويه من خدم وحرس وغير ذلك •

ان الصورة الحية الزاهية لدار الخلافة عاصمة الخلافة الاسلامية ومركز الحكم فيها تتجلى بالخبر المستفيض عن زيارة رسول ملك الروم لبغداد في عهد المفتدر بالله عام ٣٠٠٥ه / ٩١٧م مصاحبا من قبل والي الثغور السامية

عدي بن احمد الطرسوسي ، ومترجم ينقل اليه كلام الخليفة ، وعنه الى الخليفة او رجال الدولــــة .

وقد فرشت الدار بالفرش الجميلة وزينت بآلات وأثاث ، ورتب الحجاب والفراشون على طبقاتهم ورتبهم في ابوابها ودهاليزها وممراتها وصحونها ومجالسها واوقف الجند وكان عددهم ١٦٠ الف بين فارس وراجل صفين بالثياب العسكرية الحسنة وتحتهم الدواب بمراكب الذهب والفضة وبايديهم الاسلحة المختلفة ورتبوا من اعلى بغداد عند الشماسية حيث كان قد انزل في دار هناك تسمى دار صاعد الى قريب من دار الخلافة وبعدهم وضع الغلمان الحجرية والخدم الخواص الدارية ، والبرانية وكان الخدم سبعة الاف خادم ، منهم اربعة الاف ابيض وثلاثة الاف اسود رتبوا الى دار الخلافة وهم يرتدون البزة الرائعة والسيوف والمناطق المحلاة ،

كما عبئت سفن دار الخلافة امامها في دجلة وزينت كترتيب الجند فكانت الشذاءات والطيارات والزبازب ، والزلالات ، ولما وصل الرسول الى دار الخلافة مر به على دار الحاجب ورأى الحجاب وكان عددهم ٧٠٠ حاجب فظن أنه مكان الخليفة ثم أخذ الى دار الوزير فراى ابهة اكثر مما رآه للحاجب فلم يشك انه الخليفة حتى قيل له هذا الوزير ثم أدخل الى دار الخيل التي تكثر فيها الاروقة ذات الاساطين الرخام وقد رتبت فيها الخيل فكان في الجانب الايمن خمسمائة فرس عليها خمسمائة مركب ذهب وفضة وفي الجانب الايسر خمسمائة فرس عليها الجلال الديباج بالبراقع الطوال ، وكل فرس في يدي شاكري بالبزة الجميلة ، ثم ادخلوا من هذه الدار الى المرات في يدي شاكري بالبزة الجميلة ، ثم ادخلوا من هذه الدار الى المرات والدهاليز المتصلة بر (حير الوحش) حديقة الحيوان فكان فيها من اصناف الحيوان الفيلة ، والاسود ثم اخرجوا الى الجوسق المحدث وهي دار بين البساتين في وسطها بركة رصاص (احسن من الفضة المجلوة) يتصل بهذه البركة نهر من الرصاص ايضا وكانت البركة ٣٠ ذراعا في ٢٠

ذراعا وفيها سفن صغيرة فيما يبدو للزينة من نوع الطيارات ، لها مجالس مذهبة وقد زينت بالدبيقي المطرز ، وعلقت فيها ستور دبيقية مذهبة وكان حول هذه البركة بستان بميادين فيه نخل يصل عدده الى ٢٠٠ نخلة طول كل واحدة خمسة اذرع وقد غلفت جميع النخل بخشب الساج المنقوش من أسفلها الى أعلاها ، وزينت جذوعها ايضا بحلق من شبه مذهبة ، وكان النخل حاملا غرائب التمر ، وكان في البستان من أشجار الفواكه الغريبة النادرة عدد كبير ثم اخرجوا الى دار الشجرة ، وفيها شجرة في وسط بركة كبيرة مدورة فيها ماء صاف وللشجرة ثمانية عشر غصنا ، لكل غصن منها شاخات كثيرة ، عليها الطيور والعصافير من كل نوع مذهبة و مفضضة ، واكثر الاغصاف من الفضة ، وبعضها من ذهب وهي تتمايل في اوقات ولها ورق مختلف من الفضة ، وبعضها من ذهب وهي تتمايل في اوقات ولها ورق مختلف الالوان يتحرك كما تحرك الربح ورق الشجر وكانت هذه الطيور والعصافير متصفر وتهدر ،

وفي جانب البركة تماثيل خمسة عشر فارسا على خمسة عشر فرسا البسوا الديباج وغيره ، وفي ايديهم الاسلحة يدورون على نسق واحد خببا وتقريبا فيظن ان كل واحد منهم الى صاحبه قاصد ، وفي الجانب الايسر مثل ذلك ثم ادخلوا الى القصر المعروف بالفردوس ويبدو انه مخزن للسلاح أذ كان فيه اضافة الى الفرش ما لا يحصى من الآلات والجواشن وهي الدروع وكانت مذهبة ومعلقة وقد بلغت عشرة الاف درع ، والدرق (جمع درقة) والخوذ ، والبيض (جمع بيضبة) ، والدروع ، والزرديات ، والجعب المحلاة والقسي ، وكان في ممرات هذه الدار حوالي الفين من الخدم البيض والسود واقفين على جانبي الدار ، ثم بعد ان طيف بالوفد ثلاثة وعشرين قصرا أدخلوا الى الصحن التسعيني وقد رتب فيه الغلمان الحجرية بالسلاح الكامل والبزة الحسنة ، والهيئة العامسة ،

' ودخلوا بعد ذلك دار السلام ومنه الى التاج حيث الخليفة • وظرا لطول

مدة تجوال الوفد اجلسوا سبع مرات للاستراحة • وكان الفراشون يقدُّمون لهم الماء المبرد بالثلج وانواعا من الاشربـــة •

ولما مثل الوفد بين يدي الخليفة وجدوه لابسا الثياب الدبيقية المطرزة بالذهب وهو جالس على سرير من ابنوس قد فرش بالدبيقي المطرز بالذهب، وقد زينت القاعة بانواع العقود حيث كان عن يمين السرير تسعة عقود مثل السريح معلقة وعن يسرته تسمعة اخرى من افخر الجواهر واعظمها قيمسهة .

ويبدو أنها قناديل للاضاءات لان الخطيب البغدادي ذكر في جملة ما اورده أن هذه العقود كانت « غالبة الضوء على ضوء النهـــار » •

وكان الى جانب الخليفة خمسة من الاولاد ، ثلاثة وقفوا يمنة واثنان يسرة • والى جانبـــه مترجمان عـن الخليفــة هما مؤنس الخادم ، ونصر القشــــوري •

وبعد ان ادى الوفد الرسالة ، وتلقى جوابها من الخليفة الى الأمبراطور، اخرج الوفد من باب الخاصة الى دجلة حيث نقلتهم الشذوات (جمع شذى) الى دار صاعد في الشماسية وحملت اليها الهدايا فكانت خمسين بدرة ورقا في كل بدرة خمسة الاف درهـــــم .

وقد استمرت دار الخلافة على سعتها في عهودها الاخيرة ، اذ اصبح فيها مكان ( دار الوزارة ) ، و ( دار القضاة ) ، وقد لمعت فيها شخصية استاذ الدار في عهد الدولسة العباسية الاخير فلم يعد مجرد مشرف على امور دار الخلافة بل اصبحت له مكانسه وسلطة تعدت سلطة الوزير احيانسيا ،

اما السلاطين البويهيون والسلاجقة فقد كانوا ينزلون عند مجيئهم الى بغداد في (دار المملكة ) الواقعة الى الشمال من بغداد وكانت تقع على دجلة ٠

وفد بنيت لتسع وزراء وكتاب وجند هؤلاء السلاطين فضلا عن بستانها المحيط بهــــا .

وكانت في الاصل دارا لحاجب معز الدولة (سبكتكين) ثم اخذها معز الدولة وأمر بهدم جانب من الدار لتوسيع بستانها ثم أمر بازالة الطين من ارضها ووضع محله الرمل واراد نقل الماء من دجلة الى البستان بالدواليب فوجد ان ذلك يكلف كثيرا فعمل بنصيحة المهندسين على جلب الماء من اقرب نهر من الجانب الشرقي من بغيداد ليسيح الماء لسقي البسستان ، ومن أجل أن يصل الماء الى البستان كان عليه ان يدفن ارضا واسعة تصل البستان بنهر الخالص كي يرفع مستواها ، ثم شق في ارضا واسعة تصل البستان بنهر الخالص كي يرفع مستواها ، ثم شق في هذه الارض نهرا بعد ان دك ارضه دكا ، وعندما قارب الدور المسيدة هناك بنى له سورا بالآجر والكلس والنور. ، حتى وصل الماء الى البستان وقد كانت كلفة البناء حوالي خمسة ملايين درهم ، وأما النفقة على الدار نفسها فهو مبلغ لا يقل عن مبلغ اجراء النهسير ،

وقد اصبحت هذه الدار مقرا لسلاطين السلاجقة ينزلون بها كلما جاءوا الى بغداد ، واستمر الخلفاء كما استلفنا في اول الكلام عن ثرائهم يمتلكون الاراضي والثروات فمما ورد عن خلفائهم المتأخرين ان الناصر لدينالله جمع من النقود مقدارا كبيرا حيث بنى له بركة وكان يأمل ان يملأها في حياته فمات دون تحقيق هذه الامنية وورثها المستنصر وكان امله ان يعيش كي يصرفها وكذلك فعسل .

وفضلا عن الخلفاء والامراء فقد كان كبار الموظفين كالوزراء وقادة الجيش وغيرهم يعدون من اصحاب الثراء وممن كانت قصورهم حافلة عامره بالخدم مليئة بالاثاث الفاخرة ، وممن كانت لهم الضياع والبساتين التي تدر عليهم المال الوفير فضلا عن الرواتب المقررة شهريا من الدولة .

وقد اجرى للوزير في اوائل القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) رزق مقداره خمسة الاف دينار ثم صارت سبعة الاف في كل شهر • ونظرا لمكانه الوزير في الدولة خصص لكل ولد من اولاده خمسمائة دينار في كل شمسهر •

وكان الوزير علي بن الفرات من الوزراء الاثرياء ، وكانت له هباب لحوالي خمسة الاف انسان ما بين مائة دينار الى خمسة دراهم اذ كان يعطي للشعراء ، ولمن يلم به وكانت مائدته تضم الوان الطعام يوضع ويرفع على المائدة اكثر من ساعتين وكان له في داره مطبخان ، مطبخ العامة الذي يختص بتقديم الطعام للحجاب المقيمين بالدار ، والبوابين ، والكتاب وغلمان اصحاب الدواوين ومطبخ الخاصة الذي يقدم الطعام له ولعائلته و

وكان يدخله من الحيوان من غنم ودجاج مالا يحصى كما كان في داره خبازون يخبرون ليلا ونهارا ، واخرون يعملون الحلوى ، ودار كبيره للشراب يسقى فيه جميع من يدير السرب وكان فيها الماء المبرد ، وكان في الدار ادراج كثيرة لاصحاب الحوائج والمتظلمين فيها الورق والاقلام لمن يريد ان يكتب شيئا ليقدمه الى الوزير وكان الوزير حامد بن العباس ( وزر عام ٢٠٠٣هـ/٨١٨م ) ذا سعة ايضا وكانت داره حافلة بخدمها وروادها وكان لا يسمح لاحد بالخروج من داره مهما كانت منزلته اذا حضرت المائدة ، وقد بلغ عدد الموائد في بعض الايام اربعين مائدة ، وقد اهدى للخليفة المقتدر بستانا انفق عليه ٢٠٠٠ر دينار ،

ومن الوزراء ذوي الثراء ايضا المهلبي • وقد استمر الوزراء يعدون من بين اصحاب الثراء طوال العصر العباسي فضلا عن الولاة وبقية الموظفين الكبار • اما الفئة المتوسطة فكانت تضم التجار الصغار ، وملاك الاراضي الصغار ( التناء ) والباعة واصحاب الحوانيت ، وصفار الموظفين ، وبعض الادباء والعلماء •

علما ان الكثير منهم عاش فقيرا معانيا من شطف العيش مثل باقي الفقراء • والمهم القول انه لم يكن هناك حد قانوني يحدد فئات المجتمع الثلاث من حيث مستوياتهم المعاشية وكان الفقراء وذوو الدخول الواطئة كالصناع واهل الحرف والفلاحين ممن لا تكفيهم مدخولاتهم والذين سنتناولهم في ( الاعتبارات المهنيسة ) •

### د \_ المهنية

كان المجتمع العراقي وفق معيار المهنة ينقسم الى ثلاث طوائف هي الخاصة ، العلماء والمثقفون ، والعامـــة .

#### الخاصية:

وهم الخليفة والامراء وحاشية الخليفة وذوو قرباه ورجالات الدولة البارزون كالوزراء والقادة والاشراف والقضاة والشهود علاوة على بعض اهل الفن الموهوبين المقربين من الخلفاء والامراء والسلاطين وبعض اهل الادب والعلم الذين عاشوا في اكناف الخلفاء ، كمؤدبي اولاد الخلفاء او من يتحفون الخلفاء والامراء بمروياتهم واحاديثهم او من ينشدون الاشعار في كل مناسبة .

وممن كان يعيش عيشة مترفة من اهل الفن الكبار ؛ ابراهيم الموصلي وابنه استحاق فقد كان لابراهيم بيت كبير ، وفيه سرداب يجري فيه الماء آتيا من بستان مجاور ، فاذا اراد الشرب في ايام الصيف نزل اليه وبات فيه وكان عيشه مرفها لما يحصل عليه من هبات الخلفاء وعطاياهم •

أما طعام ابراهيم فكان معدا في كل وقت ، اذ كانت تهيأ لـ ه يوميا ثلاث شياه ، واحدة مقطعة في القدور واخرى مسلوقة ومعلقة ، ثالثة حية فاذا اتاه قوم طعموا ما في القدور ، فاذا فرغت قطعت الشاة المعلقة ووضعت في القدور ، وذبحت الحية فعلقت ، واتبي باخرى حية في المطبـــخ .

فكانت المبالغ المقدرة لطعامه وما يتخذه من كل شهر ٣٠٠٠٠٠ درهم سوى ما كان يجري من صلات ، وسوى كسوته ، أما امواله الني جمعها خلال حياته مضافا اليها غلات مزارعه وثمن ما باعه من جواريه فكان ٢٤ مليون درهم ، سوى ارزاقه الجارية (رواتبه) وهي ١٠٠٠٠ درهم في كل شهر وسوى غلات ضياعه ، وسوى الصلات النزرة التي لم يحفظها ، فقد حصل من الرشيد في احدى المراب ١٠٠٠٠ درهم وفي مناسبة احرى مدرهم رفي مناسبة رابعه المردينار ،

وأما ابنه اسحاق فقد شب في قصور الخلافة وفي رعابة والده الفان في عصر ازدهار العلم والادب لذا أصبح فقيها عالما شاعرا مجيدا وادبيا طربها وجليسا حلو المعاشرة وعاش مترفا في حياته مقربا من الخلفاء •

أما جوائزه والهدايا التي حصل عليها من رجال الدولة فهي على التربيب من الخليفة المأمون مرتين في كل شهر ١٠٠٠ درهم ومن المعدم من مناسبة اخرى ٢٠٠٠ درهم ومن الواثق ٢٠٠٠ درهم وخلمه من ثيابــــه ٠

يضاف الى اهل الفن الاطباء الذين خدموا الخلفاء والامراء والذين جمعوا ثروات طائلة امثال اسحاق بن حنين بن اسحاق ( ت ٢٩٨ه/١٩٩٩) وثابت بن قرة الصابي المنجم والرياضي والفيلسوف(ت٢٨٨ه/١٩٩٩) وثابت بن ابراهيم ثابت بن سنان بن ثابت بن قرة الصابي ( ت٣٦٥ه/١٩٩٩) وثابت بن ابراهيم ابن زهرون الحراني ( ٣٦٩ هـ/٩٧٩ م) وكان مبلغ ثراء الطبيب جبرائيل بن بختيشوع طبيب الرشيد وحواشيه وافراد عائلته كثيرا لذلك وضع القفطي في بختيشوع طبيب الرشيد وحواشيه وافراد عائلته كثيرا لذلك وضع القفطي في اثناء ترجمته العنوان التالي ( ثبت ما كان لجبرائيل من الرزق والرسوم والصلات ) ورد فيها ان رزقه كان في كل شهر ١٠٠٠٠٠ درهم ، وان له في

المحرم من كل سنة ١٠٠٠٠٠ درهم وثياب بقيمة ١٠٠٠٠١ درهم وكان يعصد الرشيد مرتين في السنة فيعطيه عن كل مرة ١٠٠٠٠١ درهم وكان يستقي الرشيد داء مرتين في السنة وله عنها ١٠٠٠٠١ درهم وكان يأخذ من اصحاب الخليفة كل سنة ٢٠٠٠٠٠٤ درهم فضلا عن الكسوة والطيب ، يضاف الى ما تقدم غلة ضياعه في منطقة جند يسسابور ٠

عاش هؤلاء الخاصة ضمن اصحاب الثراء نتيجة لارتفاع مستواهم المعاشي وكانوا يملكون الثقافة والمعرفة ، كما كان بعضهم من اهل الاختصاص في علم من العلـــوم •

## العلماء والمثقفون:

وهم فئة متوسطة بين العامة وبين الخاصة وهم الذين يملكون العلسم والادب بفروعهما المختلفة ، يبعدهم عن الخاصة كونهم ممن لا يمارس السلطان ولا يحضر مجالس الخلفاء ، وممن عانى شظف العيش ، ويبعدهم عن العامة جهل هذه الفئة وبعدها عن المعرفة أما اعدادهم فقد ملأت بطون الكتب خلال العصر العباسي ما بين كاتب وشاعر ومؤرخ وفقيه ، ومتكلم ، ومحدث ، وطبيب وقد جمع الدلجي اخبار بعضهم ممن عرف بالفقر وعدم محالفة الحظ له بالتوفيق بكتاب عنوانه ( الفلاكة والمفلوكون ) فكان منهم : من اللغويين والنحويين الخليل بن أحمد الفراهيدي الازدي (ت١٧٨٩ه/٧٠) وكان اماما في علم النحو ، وهو الذي استنبط العروض وعنه اخذ سيبويه وغيره ، كان متقللا من الدنيا صبورا على العيش الخشن الضيق ولما كان والي فارس والاهواز أزديا وهو ( سليمان بن حبيب بن المهلب بن ابسي صفرة الازدي ) لذا كان يرسل اليه مساعدات مادية ، ولكن هذه المساعدات لم تنتشله من خصه الذي عاش فيه بالبصرة في وقت كان تلاميذه يكتسبون بعلمه الاموال ، وتلميذه سيبويه الذي لا يقل شهرة عن استاذه عاش فقيرا

فيما يبدو حيث ورد في سيرته انه قدم بغداد فاكتشف انه لا يستطيع مزاحمة اللغوبين والنحاة الموجودين فيها فسأل عمن يرغب من الحكام في النحو كي يعرض عليه بضاعته الا أن الوفاة ختمت حياته قبل لقاء واحد منهم عام ١٨٠ه والمازني بكر بن محمد ابو عثمان وكان احد الائمة في النحو ، من اهل البصرة عاش فقيرا ذا فاقة وتوفى بالبصرة عام ٢٤٨ هـ ١٨٩٣ م ونحوى اخر عاش الفقر وشكى زمانه وهو ابو العباس احمد بن الحسين النحوي الموصلي المعروف بابن الخباز المتوفي عام ١٩٤٠ م ١٩٤١ والسيرافي ابو سعيد الحسن بن عبدالله المرزبان النحوي الذي صنف المؤلفات وكان لا يأكل سعيد الحسن بن عبدالله المرزبان النحوي الذي صنف المؤلفات وكان لا يأكل الا من كسب يده في نسخ الكتب توفي عام ١٩٤٨ م ١٩٥٨ م

ومن الادباء المؤرخين ابن الانباري عبدالرحمن بن محمد الذي بلغت تآليفه ما يزيد على مائة مؤلف ، كان ممن اكتفى من عيشه بالخشن مع التقلل توفى عام ٧٧٥ هـ ومن الفقهاء احمد بن محمد الأبيوردي المتوفى عام ٢٥٤ه/ ١٠٣٢ م ورغم أنه تولى القضاء لفترة ، والافتاء في جامع المنصور ودرس الحديث ، وقال الشعر الا انه كان صبورا على الفقر كاتما له ، ومن الجغرافيين الادباء المؤرخين ياقوت الحموي البغدادي صاحب كتاب (معجم البلدان) وغيرهما من المؤلفات عاش في اخريات ايامه فقيرا بالموصل توفي عام ٢٣٦ه / ١٣٢٨م ،

#### العامــة :

وهم الفئة الواسعة من المجتمع، وتقابل لفظة الرعية المحكومة من قبل ذوي السلطان ولقد اطلقت عليهم تسميات كثيرة للتدليل على كثرتهم فقيل غمار الناس وخمار الناس وكما اطلقت عليهم تسميات اخرى لتجعلهم رعيسة محكومين لا حاكمين فقيل الغوغاء ، والجماهير الدهماء ، والسواد الاعظم ، كما اطلقت عليهم تسميات تظهر قلة ثقافتهم او شيوع الجهل فيهم مثل الاغتام

اي الذين لا يستطيعون الافصاح وقيل عنهم لضآلة شأنهم بأنهم حتو الناس أي أي صغارهم وخمان الناس ، وخشارتهم اي سفلتهم والهباء من الناس اي الذين يشبهون الذر الذي يظهر في ضوء الشمس •

واطلقت عليهم اخيرا صفات الفقر مثل الغرثى من الناس اي الجياع • هذه صفات العامة كما يراها العلماء والادباء واصحاب السلطان وهم متدرجون في مستوياتهم المعاشية ما بين المعدمين المتسولين واهل اليسار • ولكن ابرز صفنين لازمتا العامة طوال العصر العباسي الفقر والجهل •

وكانت هذه الفئة من المجتمع تضم الفلاعين والجند ، وصغار التجار والباعـة وأصـحاب الصنائع كالحدادين والنجارين والخياطين والبنائــين والنساخين والمطاريين والصباغين والجزارين وسائسي الخيل ، والاسكافيين ، والحاكة والرفائين ، والمطرزين ، والحصريين والنحاسين ، والطحانين .

وهكذا وجدنا المجتمع العراقي متداخل الصلات والروابط فلم يكن هناك معيار معين يقسم الناس بموجبه لا المال وحده ، ولا النسب وحده ، ولا الثقافة وحدها ، بل كانت جميع الاعتبارات السكنية والدينية والمالية والمهنية تعمل على اقامة الصلة بين ابنائه ، ولا تحول دون انتقال الفرد من موقعه الى موقع اهم ، او مركز اعلى •

# الاحوال المعاشية

# الطعيام

تطور المجتمع العباسي خلال الحقب المتوالية فشاع البذح والتأنق في الطعام والميل الى العيش المرفه • وقد تظافرت جهود مجموعات من الناس للوصول الى هذا المستوى كالتجار الذين يجلبون بعض اصناف الطعام أو مطيباته من بلاد أخرى والطباخين والشرائبيين (صانعو الشرائب) والاطباء ، والادباء • فضلا عن رغبات اهل اليسار • فكان لجهود جميع هؤلاء شيوع

انواع كثيرة من الاطعمة التي اخترعوها او طوروها و لذلك الهن كتي كثيرة في الطبيخ تنيجة لهذا الاعتناء بالطعام ، وبغية اتارة خيال المرفير, ودم بلت نهوتهم الى الطعام فضلا عن شيوع العرف الدي كان سائدا آنداك عد البدماء وارباب المجالس وهو وجوب معرفه الوان من الطبيح ومعرفه كيهيه صنعها وما يضاف اليها من الوان المشهيات حسب الظروف والمناسبات وفي هذا يفول كشاجم (ت ٢٣٠ه): رأيت الملاح من اهل هده الطبه ه (آي الندماء) يقولون ان من لم يشد عشرة اصوات ويحكم من عرب الطبيح عشره الوان لم يكن عندهم ظريفا كاملا ولا نديما جامعا و

وفد اورد لنا ابن النديم اسماء بعض من الف في الطبيع وهم محمد بن الحارث بن بسخنر ، وابراهيم بن المهدي ( ت ٢٢٤ه / ٨٣٨م ) و بو حنا بن ماسويه ( ت ٢٤٣ه / ٨٥٧م ) ، وابراهيم بن العباس الصولي ( ت ٢٤٣ه ٧٥٨م ) وعلي بن يحيى المنجم ( حوالي ٢٧٩ه / ٨٩٢م ) ومخبرة واحمد بن الطيب وكان معاصرا للمعتضد ( ٢٧٩ه / ٢٨٩هـ ) ( ١٩٨٠ - ١٩٩١ ) واحمد بن موسى البرمكي المشهور سجحظه ( ت ٢٣٧ه / ٩٣٥م ) وابو بَكر محمد بن زكريا الرازي (ت حوالي ٣٢٠هـ / ٩٣٢م) فضلا عما ذكره ابن البديم ففد جاء ذكر آخرين ممن الف في الطبيخ كحنين بن استعان ( ب ٢٦٠هـ ٨٧٣م) الطبيب البصراني الذي الف كتاب ( الاغذية ) و ( الاب العداء ) وابن مندويه الاصفهاني (ت ٣٧٢هـ / ٩٨٢م) وكان احد اطباء البيمارسنان العضدي واسم كتابه ( الطبيخ ) والمؤرخ المسعودي ( ت ٣٤٦هـ ٩٥٧م) ممن الف في هذا الموضوع أيضاً ، وقال بانه «كتب عن الطعام ،ووصف اداب الطبيخ ، مما يحتاج التابع الى معرفته والاديب الى فهمه ٠٠ » وكذلك ذكر للمؤرخ مسكويه ( ت ٤٢٠هـ / ١٠٣٩م ) كتاب في الاطعمة ٠ وصفه القفطي بانه « قد احكمه واتى فيه من اصول علم الطبيخ وفروعه بكل غريب حسن » • وهذه العبارة الاخيرة التي قالها القفطي ناقدا كتاب مسكو به نمكس مرة اخرى مدى اهتمام العراقيين بتجويد طعامهم • ومن الكتب التي وصلت الينا عن الطبيخ كتابان أحدهما مخطوط والاخر مطبوع • أما المخطوط فهو لابي محمد المظفر بن نصر بن سيار الوراق واسمه (كتاب الطبيخ واصلاح الاغذية المأكولات) وهو كتاب يركز كثيرا على الناحية الطبية في الطعام لذلك اهتم بذكر خواص الاغذية ومنافعها ومضارها للناس حسب امزجتهم وحالاتهم الصحية وأما الكتاب المطبوع فهو كتاب (الطبيخ) لمحمد بن الكريم الكاتب البغدادي (الفسه سنة ٣٦٣ه / ١٢٢٦م) •

اضافة الى الكتب المذكورة فان كتب الحسبة قد أمدتنا بمعلومات قيمة عن الطعام في المجتمع العباسي ولا سيما الذي يباع في الاسواق و والطعام في المجتمع العباسي على ثلاثة انواع نوع يمكن تسميته بانه طعام رخيص بسيط وهو طعام الفقراء والمعدمين ، واخر معقد التركيب يكلف غاليا لما يحتاج اليه من الات ومطيبات وجهد وهو طعام الاغنياء وكبار موظفي الدولة وطعام ثالث يمكن وصفه بانه طعام شعبي شائع بين الناس جميعا رغم اختلاف مستوياتهم الاقتصاديسسة و

# ا \_ الاكلات اليسيطة الرخيصة:

ضرب الزهاد والصوفية ارقاما قياسية في صبرهم عن الطعام او اكتفائهم بالقليل النزر منه ، وكان من رأيهم ان الانسان اذا اكل الخبز من حلالسه وصبر على الاذى وترك الشهوات فقد الحذ بأصل الزهد ، واعتقد بعض الصوفية بانهم يجب الا ينتبهوا الى الرزق وذلك ان الله يبعث لهم رزقهم من دون ان يسعوا اليه •

هذا ما يسمونه بالتوكل فلو قال رجل للصوفية محتجا على اعتقادهم في التوكل من ابن اطعم عيالي ؟ لقالوا قد اشركت ، واصبح الجوع صفة لازمة لهم ، وأعتبروه ركنا من أركان المجاهدة ، لذلك دأبوا على المران عليمه ووجدوا ينابيع الحكمة في الجوع • وخير مثال على هؤلاء الزهاد المتصوفة بشر الحافي (ت ٢٢٧هـ / ٨٤١م) الذي كان يأبى أن يأخذ طعاما من احد خوفا من أن يكون ثمنه قد حصل عليه بطرق غير شرعيمة •

لذلك قال ذات يوم « اني لأشتهي شواء منذ اربعين سنة ما صفا لي درهمه» ولم تكن حال بعض الفقهاء باحسن من حال الصوفية فهذا احمد بن محمد الفقيه الابيوردي (ت ٤٢٥ه / ١٠٣٣م) احد فقهاء الشافعية والذي ولي القضاء ببغداد فضلا عن تدريسه في قطيعة الربيع ( وعنده حلقة للفتوى يجامع المنصور) جاء عنه أنه كان يصوم الدهر ، وأن غالب أفكاره كان على الخبز والملح من شدة فقصصره .

وكان طعام الفقراء يتكون من اللحم ، والخبز ، والدبس ، والزعفران ، والخل ولكن أذا خدم احدهم في دور الخلافة او دور الوزراء أو أصحاب الشأن فان طعامه سيكون مما يأكل هؤلاء وهو بذلك احسن من زملائه واقرانه .

وكان الناس يتعاونون فيما بينهم وخاصة الجيران فاذا طبخ أحدهم غرف لجيرانه حتى وأن كان ما يطبخه مرقا أو يكون أطعام الجار من قبيل المجاملة ولم يكن الفرد يحافظ على نفس الطعام أذا تحسنت حالته الاقتصادية بل يعمد الى تحسينه ، فهذا أبن القزويني الزاهد كان طعامه في بيته يتكون من باذنجان ، وخل وباقلاء ودبس فضلا عن الخبز ، فلما أعطاه الخليفة القادر بالله سنة ١٩٩١ه / ١٩٩٩ مائتي دينار اسرع الى تغيير طعامه فبدأ يأكل الفراريج ، والخبز السميذ ( المنقى من النخالة ) والدجاج المشوي و أما المساكين وأبناء السميل الذين اتخذوا المساجد والربط والخرائب بيوتا بأوون اليها فقد كانوا يأكلون مما يتصدق به الحكام عليهم وارباب الدولة والناس سواء في المناسبات الدينية او في غيرها كالصدقات التي يقدمها الناس بعد الشفاء من مرض او بعد عودة مسافر او غائب من قبيل الشكر لله و

فمن امثلة صدقات رجال الحكم في العهد العباسي في المناسبات الدينية او غيرها ما جاء عن الخليفة القادر بالله ( ١٩٨٨ – ١٤٢٩ / ١٩٩٩ – ١٩٩٠ م) أنه كان يقسم الطعام الذي يقدم لافطاره الى ثلاثة اقسام ، قسم يتركه بين يديه وقسم يحمل الى جامع الرصافة وقسم الى جامع المنصور ( جامع المدينة ) فيفرق على المجاورين فيه ، وقد توزع الملابس الى جانب الطعام كما حصل في عيد سنة ٢٠٤ه / ١٠١١م من قبل الوزير فخر الملك ( ت ٢٠٤ه / ١٠١١م ) وعندما مرض الوزير نظام الملك سنة ٤٨٤ه / ١٠٩١م عالج نفسه بالصدقات، كما يعتقد ، لهذا كان يجتمع في مدرسته النظامية عدد كبير من الفقراء والمساكين وفي هذه المناسبة كان رجال الدولة يجاملون الوزير فيتصدقون عنه ايضا ، عرف عن هذا الوزير كثرة صدقاته على الفقراء من غير مناسبة ايضا فكان عرف عن هذا الوزير أكثرة صدقاته على الفقراء من غير مناسبة ايضا فكان عرف عن هذا الوزير أكثرة صدقاته على الفقراء من غير مناسبة ايضا فكان عرف عن هذا الوزير أكثرة صدقاته على مبلغ ١٠٥٠٠ دينار سسنويا ،

وكان بعض الوزراء تدفعه اريحيته دون أن تكون هناك مناسسة للتصدق على الفقراء والمعوزين كما حدث لوزير المقتدي ابيي شحاع الروذراوري في سنة ٨٨٨هـ / ١٠٩٥م عندما طلب من حاجبه أن يعمل له قطائف ( نوع من الحلوى ) فلما جاء بها اليه واكل بعضها تذكر أن هناك نفوسا تشتهي القطائف ولا تقدر على شرائها لذلك امتنع عن مواصلة الأكل وامر الحاجب أن يوزع تلك القطائف على الفقراء وجاء عن الوزير ابن هبيرة وامر الحاجب أن يوزع تلك القطائف على الفقراء وجاء عن الوزير ابن هبيرة ( ١٩٩٤ ـ ٥٩٥ه / ١١٠٥ ـ ١١٦٤م ) انه كان يقيم الولائم للفقراء ويصنع فيها انواعا من الطعام وكان فيمن يحضرها العميان ٠

أما اهل الكدية والمتسولون فقد كانوا يستجدون من الناس ويأخذون طعامهم عن طريق الطواف على الدور وقد استعملوا طرقا مختلفة لاستدرار عطف الناس عليهم أو للاحتيال احيانا ولهذا اصبحت لهم أسماء مختلفة باختلاف اساليبهم في الكدية او الاحتيال وقيلت فيهم الاشعار التي تصف

طرقهم وتذكر اصنافهم كما انهم اصبحوا موضوعا شيقا لاهل الادب الذين الفوا عنهم الكتب ولا سيما كتب المقامات .

# ب \_ الاكلات المترفسة:

وهي الاطعمة المعقدة التي تحتاج الى ادوات كثيرة والات مختلفة أي المواد التي تسمى ( الابازير ) التي تطيب الطعام وتزيده نكهة • ومن البديهي أن تكون مثل هذه الاكلات غالية الثمن لا يقدر عليها الفقراء ومن امثلسة هذه الاكلات: الدجاج والمضيرة والسكباج والاسفيدباج والديكبراكة ، والحصرمية ، والكشكية ، والرمانية ، والعدسية ، والمهلبية •

### ج \_ الاكلات الشعبية الشائعة:

وهذه الاكلات كثيرة ومتنوعة وهي كما قلنا في مستهل كلامنا عن الطعام بانها تؤكل من قبل الناس على اختلاف مستوياتهم المالية وتشمل : السمك بانواعه ، الباقلاء ، والهريسة ، والعصيدة ، والثريد ، والارز مع اللبن ، أو الارز مع السكر ، أو مع السمن ، والكباب ، والرؤوس والاكارع .

# د ـ الشهيات والتوابع:

وهي ما سبق الطعام او تخلله او وضع بعده والتي تندرج تحت العناوين الاتنابية :

# ١ ـ المسهيات :

وهي ما يدخل في تركيب الطعام فيزيده نكهة ويجود في طعمه أو لا يدخل في تركيبه وانما يؤكل مع الطعام فيزيد في شهية الاكل .

المسك والعنبر ، والعود ، والزعفران ، والقرنفل ، والكبابة ،

### فمن الاطايب:

# ومن الثمار اليابسة:

اللوز ، والجوز ، والفستق ، والبندق ، والصنوبر والزيت ، والتمر ، والجوز هند ، والعناب .

# ومن الفواكه الرطبة:

الرمان الحلو ، والرمان الحامض ، والتفاح ، والتفاح الحامض ، والريباس ، والحصرم ، والاجاص الاسود ، والموز ، والتفاح الشامي والبطيخ ، والمشمش ،

### ومن التعلوي :

وهي نوع من المخللات تشمل كامخ اللبن ، وكامخ الثوم ، واللبن المرى ( الما كامخ ) .

### ومن العبوب:

كالحمص والباقلي ، والارز ، والعدس ، واللوبياء ، والماش ٠

# ومن البقول:

كالبصل والثوم والكرفس ، والكراث ، والنعناع ، والسلق ، والسذاب والكسفرة ، والشبت ، والصعتر ، والفجل .

### ومن الابازير:

كالفلفل ، والكسفرة اليابسة على ان تكون خضراء اللون والكمون ، والكراويا ، والزنجبيل ، والدار صينى والمصطكى ، والملح .

### ومن المخللات:

وهي انواع كثيرة تستعمل مع الاطعمة ولم يكن عملها مقصورا على زبادة الاكل بل لكي تقل دهاتشه في الفم وتساعد على هضمه في المعذة ، كالنعنع المخلل ، والباذنجان المخلل ، والباذنجان المحشي ، وكذلك الخيار ، والقثاء ، والبصل المنقوع في المحل .

#### ٢ ـ الغيز:

وكان المادة ( ولا يزال ) التي تدخل في كل وجبة وهو الذي لا يمكن لاحد الاستغناء عنه سواء كان فقيرا او غنيا ولكن الخبز لم يكن يصنع بشكل واحد ، بل باشكال مختلفة ومن مواد مختلفة فهو من حيث الصنع البيتي ، واخر سوقي اي يصنع ويباع في السوق في دكاكين خاصة ، وكان الناس يفضلون البيتي لجودته .

وأما انواع الخبز من حيث المادة المصنوعة منه فاول هذه الانواع واجودها خبز الحنطة ، وهو على أشكال أيضا فمنه الذي ينقى طحينه من النخالة فهو النخالة فهو خبز الحواري او السميذ ، وأما أذا لم ينق من النخالة فهو الخشكار ويأتي بمرتبة ثانية منحيث طراوته ونقاوته ، ولكنه منحيث فوائده الصحية يأتي بالمرتبة الاولى لانه (يوافق كل الامزجة) وأما الانواع الاخرى فهي خبز الدخن وخبز الذرة ، وخبز الارز ، وخبز الشعير ،

وفضلا عما تقدم فان الاغنياء قد تفننوا بصنع انواع اخرى من الخبز كان يصنع على هيئة القناني ، أو اقراص أو يحشى باللبن ، والعسل ، والسكر واللوز ويطيب بالمستكي ، وهذه الانواع من الخبز كانت تسمى باسمح مخترعها او المعمولسسة لسه ، وقد عرفوا صسنع الكعك ولا سسيما في بغسداد .

# ٣ - الفواكسه:

وتقدم قبل الطعام مثل الاعناب بانواعها المختلفة (كالسرناي والخمرى، والملاحي، والرازقي) والتمور بانواعها (كالازاذ، والفرائسة، والخسستوى والبرني، والعلك اللزج، والمصنع الابراهيمي، والبسر المطبسوخ).

# ٤ ـ الحلوى :

وكانت تقدم عند الانتهاء من الطعام ، وهي أنواع مختلفة في الوانها

ونركيبها ، ولا يمكن ضبطها بصفة ولا عيار ، ومشتقاتها لا تقل عن انواعها الاصلية كترة فهي من حيث التركيب نوعان بسيط ومعقد .

أما الحلوى البسيطة التركيب والرخيصة فهي التمر الذي اعتبر فاكهة كما اعتبر حلوى ، والعسل والدبس والقند وهو عسل قصب السكر • أما الحلوى المعقدة مشل خبيص السكر وخبيص القرع ، وخبيص الجزر ، وخبائص اخرى ، والخشكنانج ، والارنين ، والناطف ، وكعب الغزال ، والصابونية والزلابية ، والسبنوسج والقطائف ، والنظائر ، اللوزينج ، والفالوذج •

### ه \_ الاشرية:

وكانت كثيرة الانواع ، وقد قدرها ابن الاخوة بما يزيد على سبعين نوعا وان لكل نوع اسما خاصا بــــه ٠

وأول هـذه الاشربة هو الماء الذي اعتنوا بتبريده صيفا سواء كان ذلك عن طريق تعريضه للهواء او عن طريق الثلج ثم الالبان سواء كانت من الابل او البقر او الاغنام • وكذلك عصير الفواكه المستخرجة من الجزر ، والتفاح والتمر هندي ، والاجاص والسفرجل ، وعصير السكنجبيل البزوري والسكنجبيل الساذج وعرق السوس •

ومن الاشربة ما كان يشرب بعد الطعام ، وذلك لينعش شاربه ويشعره بالراحة كالنبيذ الذي عرف من انواعه النبيذ العنبي ، والزبيبي ، والعسلي ، والتمرى الدوشابي ، والفقاع نوع اخر من الشراب يشعر شاربه بالانتعاش وبنوع من الارتياح أذا اخذه بعد الطعام .

# آدابِ المائدة :

أن اول الرسوم المتبعة في اداب المائدة هي : وضع الطعام على سفرة او خوان ، وكانت السفرة تصنع من الخوص ( من سعف النخل ) او النسيج

أو من النحاس ، ثم غلب استعمالها من الاديم لسهولة ازالة الوضر عنه • أما الخوان فهو المائدة وتصنع من الخشب او الرخام كما ان الخلفاء اتخذوها مزينة بالذهب والفضة • وقبل البدء بالطعام يبادر الآكلون الى غسل ايديهم في طست معد لذلك ثم بعد الغسل يتحلق الآكلون حول السفرة او الخوان ويبدأون الاكسل •

وكانت هناك طريقتان في تقديم الطعام احداهما ان يعرض الطعام مرة واحدة فيأكل كل انسان ما يشتهي والطريقة الثانية ان يقدم حسب اصنافه على فترات وكان من القواعد المرعية ان يعجل باحضار الطعام لا سيما اذا كان هناك ضيف مدعو وان يقدم الطعام على الترتيب ، الفاكهة اولا \_ ان وجدت \_ ثم تقديم اللحم ، او الطف الالوان ثم الثريد بعده ، فان جمع اليه الحلوى ، فقد جمعت الطيبات وحصل الاكرام وان لا ترفع الالوان الا بعد ان يستوفي الضيوف منه ، وان يقدم من الطعام قدر الكفاية اذ التقليل عن الكفاية نقص في المروءة .

أما عند الشروع بالاكل فعلى الآكلين ان يقرأوا البسملة وان يراعوا ما يلي :\_

- ۱ ـ ان لا يبتدىء الاكل بالطعام ومعه من يستحق التقديم لكبر سن او زيادة فضل الا أذا كان هو المتبوع والمقتدى به فحينئذ عليه ان لا يطول عليهم الانتظار أذا اجتمعوا للاكل
  - ٢ أن لا يسكتوا على الطعام ، ولكن عليهم ان يشكلموا بالمعروف .
- - ٤ \_ ان لا يحرج رفيقه الى تفقده في الاكل وان يقول له كل بل عليه ان

يأكل مما يشتهي حسب حاجته دون تصنع ان تصنع ان كان مع جساعة وان يعود نفسه ذلك ان كان يأكل بمفرده ، أما أذا عمد الى تقليل اكله ايثارا لاخوانه او كثر في الاكل تشميعا وتنشميطا لهم فان دلك مستحسب .

- ه ـ ان لا يراقب اكل اصحابه او ينظر اليهم فيستحون بل يغض بصره عنهم ويشتغل بنفسه وعليه الا يكف من الاكل بسرعة قبل اخوانه أذا كانوا لا يزالون يأكلون بخجل بل عليه أن يأكل ببطء الى ان ستوفـــوا +
- ٦ ان لا يفعل ما يستقذره غيره ، فلا ينفض يده في القصعة ولا يقدم اليها رأسه عند وضع اللقمة في فمه ٠ وأذا اخرج شيئا من فمه فعليه ان يدير وجهه عن الطعام ولا يغمس اللقمة الدسمة في الخل ، ولا الخل في الدسم واللقمة التي قطعها بسنه لا يغمس بقيتها في المرقة ، والخل ، ثم لا يتكلم بما يذكر المستقذرات ٠
- ان يفسل يده عند انتهاء الاكل ، وعليه ان يراعي اثناء الفسل جملة أمور هي : أن لا يبصق في الطست ان كان مع جماعة أما أذا كان وحده فلا بأس ان يبصق أو يتنخم وأن يقدم الطست للمتبوع او لاكبرهم سينا ، وعلى المقدم له ان يقبل اخذ الطسست ويعتبره اكرامها لسه .

ولابأس ان يجتمع عدة أفراد على غسل أيديهم سوية وعلى كل منهم أن لا يمج الماء من فمه في الطست حتى لا يرش الماء على اصحابه ، وعلى صاحب المنزل ان يصب الماء على ايدي ضيوفه ، ومن آداب المائدة ايضا ان يأكل الفرد باليد اليمنى وأن يصغر اللقمة في فمه ، وأن يأكل مما يليه الا الفاكهة فان له ان يجيل يده فيها لانها اكثر من نوع واحد ، وال لا يسرع في الاكل

وأن لا يبلع اللقمة دون ان يمضغها جيدا • وان يأكل من دورة القصعة لا من وسطها وكذلك أن يأكل من أستدارة الرغيف الا أذا قل الخبز فعند ذلك يستطيع ان يكسر اين شــــاء •

وفي الوقت الذي نرى فيه الزهاد يفضلون نهش اللحم بعدل قطعه بالسكين ولعق اليد قبل مسحها بمنديل الوضر وذلك لانه لا يدري في أي طعامه البركة وفأن الظرفاء المتأنقين في طعامهم يغايرون هؤلاء الزهاد فلا يأكلون العصبة ولاالعضلة ولاالعرق ولاالكلوة ، ولاالكرش ، ولاالطحال ولاالرئة ، ولا يعتسون يأكلون القديد ، ولا ما في القدور من المرق وفوق كل ذلك لا يعتسون المرق ، ولا يتبعون مواضع الدسم ، وكان ذلك بدافع ثرائهم الذي يجعلهم يتأنقون في مأكلهم حتى لا يخرجوا الاصوات وهم ينهشون العضلة او يعتسون المرق ومن الاداب المرعية ايضا ان لا ينفخ يمضغون العصبة او يعتسون المرق ومن الاداب المرعية ايضا ان لا ينفخ المكل الطعام الحار ، بل كان المستحسن تركه حتى يبرد .

وأذا اكل احدهم تمرا فعليه أن لا يجمع بين التمر والنوى في صحن واحد ولا يجمع بينهما في كفه ايضا بل يضع النواة من فمه على ظهر كفسه ثم يلقيها وكذلك كل ما له نوى .

وعلى الآكل ان لا يقوم عن المائدة قبل أن ترفع فاذا حضر الابريق والطست كان ذلك ايذانا بانتهاء الطعام بواسطة الاشنان الطبيعي كما هو الحال بالنسبة للفقراء، والاشنان المطيب بانواع الطيب او بالصابون بالنسبة للاغنياء وبعد العسل يعمد الاكلون الى التخلل بالسواك وكان العامة لا يتحرجون من التخلل في الطرقات او الاسواق بينما كان المتأنقون يأنفون من ذلك ، وأذا كان الطعام في وليمة عمد صاحب الوليمة الى تبخير المدعوين وقبل مغادرة الدار يقدم المدعوون شكرهم لصاحبها وينصرفون .

# اللباس

اختلف اللباس باختلاف الجنس ( الذكر والانثى ) وباختلاف المركز الاجتماعي ، والمهنة ، والمناسبة ، فكان لموظفي الدولة وعلى رأسهم الخليفة كقاضي القضاة وأصحاب القضاة والشرطة ، والجند ، والكتاب ، والمؤذنون ، وخطباء المساجد ، زي رسمي في اثناء أداء أعمالهم ، أما في المواكب او حضور مجالس الخلفاء فكان اللباس المفضل هو السواد ، ولهذه الفئة من المجتمع ان تلبس ما تشاء في المجالس الخاصة وقت الراحسة ،

ومن جهة أخرى فان ملابس الناس لم تكن موحدة بل كانت مختلفة باختلاف المستوى المعاشي للافراد فكان للزهاد والفقراء لباس ، ولمتوسطي الحال لباس ، وللاغنياء لباس وتختلف أيضا باختلاف مواسم السنة حرا وبحردا ، وكانت للملابس من حيث الغاية ثلاثة انواع ، فبعضها للرأس وبعضها للبدن ، والبعض الاخر للارجل يضاف الى ذلك ما كان يلبسه الناس من الحلى للزينسة .

أما لباس الرأس فكان العمامة ، والقلنسوة ، وقد اختلفتا شكلا وقماشا حسب مهنة الانسان المرتدي لها وكاتنا من ملابس العرب منذ الجاهلية ، وأصبح لبسها سنة نبوية ، ثم أصبح لبسها من العرف الاجتماعي ، ولم يكن خلعها ممكنا للانسان البالغ السوى الا في حالات خاصة كما هو الحال عند الاحرام بمكة او عند عقوبة انسان معين ، أو وفاة الخلفاء اظهارا للحزن ، فشكلها يختلف باختلاف لابسها فهناك عمائم الخلفاء ، والفقهاء ، والبقالين ، والجند ( الغزاة ) والاعراب ، وتختلف باختلاف القماش فهناك الذين يلبسون الخرق ، وعمائم الفوط الملونة الغليظة أو المصنوعة من الصوف كعمائم الفلاحين والزهاء والصوفية كما أن هناك الخلفاء وكبار رجال الدولة والموسرين الذين لبسوها من فاخر القماش كعمائم الوشي أي

المطرزة بالذهب وعمائم الخز ، وعمائم الشرب وهي من الكتان الرقيق ، والدبيقية ، وعمائم القصب ، والعمائم الرومي .

واتخذ الاهتمام بالعمائم مظهرا آخر في العصور المتأخرة وهو نعظيم كورة العمامة وتطويل عذبتها ، واعتبروا ذلك اكثر هيبة ووقارا لذا لبست عمائم طولها سبعة اذرع ، وثلاثون ذراعا واحيانا مائة ذراع ، وقد اطلقت على العمائم في أواخر العصر العباسي لاسيما الكبار منها اسم البقيار وجمعها بقايير ، وقد اقر الفقهاء لبس العمائم باحجام مختلفة حسب زمان ومكانة لابسها وعادة اهل البلدة أذ المكروه لبس الشهرة وهو ما خالف اهل البلد ، أما القلانس فقد اختلف لبسها ايضا حسب المهنة والمكانة الاحتماعية كما أنها لبست أحيانا وحدها او تحت العمامة ، واختلفت مادة صنعها فبعضها من القماش او الجلد كما أن نوع القماش اختلف مستوى لابسها المعاشسي ،

فهناك القلانس الحرير ، أو المنقوشة ، وقد لبسها الخلفاء تحت العمائم واهتموا بها حتى كان خلفاء العصر العباسي الاول يأمرون باطالتها او تقصيرها كل حسب مزاجه فيتبعه الناس كما فعل ابو جعفر المنصور ، والرشيد ، والمستعين وكانت في الغالب من ملابس الجند والامراء العسكر ، لهذا لم يكن يلبسها الفقهاء ، والقضاة ، والكتاب ، وقد اختلفت شكلا فهناك القلنسوة الطاقية، والدورقية والدنية وظهرت لها أسماء جديدة في اخرالعصر العباسي مثل السربوش والكلوتة ، وأما غطاء الرأس بالنسبة للمرأة فكان العصابة التي تعصب بها رأسها والمقنعة التي تغطي بها المرأة رأسها والنقاب الذي يضعنه على وجوههن وله الوان مختلفة ، كما أنه اختلف سمكا ورقة فقد يكون مخرما احيانا يرى الوجه خلاله.

أما الملابس البدني فكانت تختلف باختلاف فئات الناس فالزهاد والفقراء

لبسوا الملابس الخشنة ذا تالاشكال البسيطة وكذلك الرثة المهزقة ، أو انهم أنخذوها من القماش الرخيص الثمن كالخام ومنهم من جعل ملابسه جميعها من لون واحد من القماش أي أن تكون جبته وسراويله وعمامته وطيلسانه من قطعة قماش واحسسدة .

وكان الطابع العام لملابس الصوفية أضافة الى الخشونة والبساطة هو لبس المرقعات وكانت من مختلف الالوان لذلك سميت ( المصبغات ) كما أنهم بالغوا في تكثيف وتثقيل المرقعات • وكان الفلاحون يلبسون الثياب الغليظة من الصوف شتاء ومن القطن صيفا ولبس الجند الاقبية •

أما بقية المجتمع فانهم كانوا يلبسون أنواع الملابس ويفضلون الجيد منها كالحرير والابريسم فكانوا يلبسون الفلالة وهي ثوب رقيق تحت الملابس ، وفوقها القميص ثم الجبة ، وهي ثوب مفصل ومخيط يحيط بالبدن وله كمان ولقد اختلفت اشكال الجبب باختلاف الغنى والفقر ومكانة الانسان الاجتماعية ، لهذا وجدت جبب ضيقة الاكمام كما وجدت جبب بولغ في توسيع اكملمها واطالة ذيلها حتى اصبحت الاكمام موضعا لحمل ما يود الانسان أن يضعه فيها بدلا من راحة يده ، مثل الكتب ، والدنانير ، أو لحمل ادوات التجميل بالنسبة للنساء ، وكان الفلاحون يحملون فيها بعض حاصلاتهم كالحنطة والبندق والبلوط والتين ومن جملة ما حمل فيها الرقاع فكان المراجعون لدواوين الحكومة يحملونها في اكمامهم ،

ومن ملابسهم الازار او المئزر وكان يختلف جسودة وصناعة فبعضهم بلبسه من الصوف وآخرون من المحرير وقسم ثالث يلبس ازر القصب كما لمختلفت الوانه وكان يلبس فوق الملابس للتجمل به وكان الازار لباس الرجال والنساء الا أن ميزة ازار النساء أنه محلى بالنقوش وكن يضعنه على رؤسهن او يلقينه على وجوههن م وكان الطيلسان من ملابس المجتمع بفئاته المختلفة ،

وهو مربع يطوى بكيفية خاصة ويوضع على الرأس فوق العمامة او القلنسوة ويغطى به أكثر الوجه ثم يدار طرفان منه من تحت الحنك أي يحيط بالرقبة جميعها ثم يلقيان على الكتفين فكان يتجمل به العلماء والفقهاء والقضاة والخطباء والكتاب والمدرسون والاشراف وكبار رجال الدولة .

أما النساء فقد جعلن لملابس البدن ما يلبس تحت الثياب ملامسا للجسم مثل الاتب والصدار والترقر والمرقل والمجول والشوذر وهذه كلها عبارة عن قمص متقاربة في الشكل من حيث الطول والعرض وعدم وجود الاكمام فيها علاوة على أنها من الملابس الداخلية فقد كن يقتصرن عليها في اوقات الخلوة وعند التبذل ويرى دوزي ان الصدار من بين هذه الملابس كان يلبس من قبل النساء من دون استثناء والفلالة ثوب رقيق يلبس تحت ثوب سميك •

أما ملابس النساء الخارجية فقد ذكر منها الرداء والازار والسروال ، والوشاح الذي كانت تضعه المرأة على صدرها • والنساء كالرجال من حيث التفاوت في نوعية الملابس التي كن يلبسنها ففي الوقت الذي كانت فيه الظريفات المترفات يلبسن الحرير والقز والديباج والوشي ، كانت الفقيرات يلبسن الخشن الغليظ من الملابس أما بقية النساء فكن يتفاوتن في لبسهن ما بين ترف الظريفات وبساطة المتصوفات • وكان الناس يلبسون في ارجلهم الجوارب التي اختلفت من حيث العناية بها كالاختلاف ببقية الملابس من حيث قماش الجورب فبعضها من الخز والمرعزي والقز او الصوف والكتـــان واختلفوا من حيث نظافتها •

ولقد لبسوا فوق الجورب الاحذية وكانت على اشكال منها النعال وهي ما وقى القدم عن الارض ولم يصل الساق وقد لبسها العرب منذ المجاهلية واستمروا على لبسها طوال العصور وتسمى الحذاء فيقال احتذى أذا اتنعل ، والنعال أنواع كثيرة اتخذت اسماؤها من اشكالها أو طريقة

صنعها أو أنواع الجلد الذي تصنع منه ، أو نسبة الى البلد الذي صنعت فيه منها الاسماط والسبت والمخصرة والملسنة والممسوحة والمخصوفة والطاق والمطبق والمختمة والمتعرة واليمانية والتاسومة والحذو والزيجية والكيتانية واللالكة والتمشك والنعال السندية والجاروكية والكاعب والمداسات والقباقب ، ويبدو أن القبقاب لم يكن معروفا قبل العصر العباسي المتأخر حيث أصبح مظهرا من مظاهر الترف .

أما الوان النعال فقد اختلفت فمنها الابيض والاحمر والاصفر وقد بلغ الترف بصنع الاحذية مبلغا بعيدا في العصر العباسي فقد ورد عن أم الخليفة المقتدر انه كان يعمل لها نوع من النعال المبطن بالمسك والطيب وذلك أن وكيلها يشتري لها ثيابا دبيقية يسمونها (ثياب النعال) وتقطع ويجعل منها عدة طبقات ما بين كل طبقتين من الثياب المسك والعنبر المذاب وتلف ثم تصمغ حواشيها بشيء من العنبر فتلزق حتى تصير كأنها قطعة واحدة وتجعل الطبقة الاولى بيضاء مصقولة ويخرز حواليها الابريسم ، ويجعل لها شراكا من ابريسم يشبه الشرك المضفورة من الجلود وكانت السيدة لا تلبس من ابريسم يشبه الشرك المضفورة من الجلود وكانت السيدة لا تلبس النعل الاعشرة ايام أو حواليها حتى تخلق وتتفتت ، وترمى ، فيأخذها الخزان أو غيرهم فيستخرجون من ذلك العنبر والمسك فيأخذونه ، وبلغ التظرف برجال العصر العباسي ونسائه أنهم كتبوا على خفافهم ابياتا من الشعر لاسيما حين يتهادون ، من ذلك ما روى عن الاديب سيعيد بن حميد انسه اهدى حدين يتهادون ، من ذلك ما روى عن الاديب سيعيد بن حميد انسه اهدى حدين يتهادون ، من ذلك ما روى عن الاديب سيعيد بن حميد انسه اهدى حدين يتهادون ، من ذلك ما روى عن الاديب سيعيد بن حميد انسه اهدى حدين الله نعلا وكتب عليها:

نعل بعثت بها لتلبسها قدم تسمى الى المجلد لو كان يصلح ان اشركها خدى جعلت شراكها خدى

والخفاف نوع اخر من الاحذية يختلف عن النعال في كونه يصل الى الساق وقد لبسها الناس على اختلاف مهنهم لاسيما الخلفاء والامراء والوزراء

والقضاة والكتاب وما قيل عن النعال من كثرة أنواعها يقال عن الخفاف ايضا ، أذ هي أنواع اختلفت شكلا وصنعة منها الموق ، والجرموق ، والتساخين ، والساذجة ، والموزج ، والمفرطمة ، والمشعرة والمكعبة ، والحنبل ، والبهرزي ، والهاشمي ، والمزد ( المست ) والسقمان .

أما الوان الخفاف فقد كانت الابيض والاصفر والاحمر ومن فبيل نانق الناس في العصر العباسي في اللباس أنهم كانوا يبطنون الخفاف بأنواع جيدة من الاقمشة والجلود والفرو وكانوا يتفننون في صنعها وفي تغيير شكلها فقيل عن بعضها أنها تتسع لحفظ سكين او منديل •

وقد لبست النساء الخفاف أيضا وزينها وجملنها ، فقد ورد عن السيدة زبيدة زوجة هارون الرشيد انها اتخذت الخفاف المرصعة بالجواهر ، وشمع العنبر ، وكان من الطبيعي ان تقلدها نساء المجتمع وبصورة خاصة الظريفان المترفات اللاتي اتخذن الخفاف من الديباج وزينها بالجواهر وكتبن عليها الاشمعسسار .

أما الاعتناء بالمظهر فقد كان يختلف باختلاف أذواق الناس من جهة وامعكاناتهم المالية من جهة اخرى ففي الوقت الذي يخرج الزهاد بالملابس الرثة حتى في أيام العيد ، نرى الظرفاء المترفين قد جعلوا لكل مناسبة سايناسبها من اللباس فكانوا يلبسون عند المرض الثياب المسمعة بالالوان المصبوغة بالزعفران مثل الملحم الاصفر وفي مجالسهم الخاصة عند المنادمة الفلائل المسكة ، والقمص والاردية الملونة والازر المعصفرة ،

واختلفوا في أهتمامهم بنظافة ملابسهم فكان بعضهم يكتفي بفسلها بالماء وحده بينما كان آخرون يفسلونها بالصابــــون .

أما مراعاتهم للانسجام فقد التزم به بعضهم فكان لا يلبس الثياب · الوسخة مع المغسولة ولا المفسولة مع الجديدة وكذلك لا يلبسون الملابس

المختلفة الالوان سوية ، بل كان احسن الزي عندهم « ما تشكل وانطبق و تقارب والعق » بينما فضل الفلاحون الملابس الملونــــة .

وكان الناس بصورة عامة يميلون الى الاعتناء بمظهرهم وخاصة عند الحروج من البيت كأن يدهن احدهم شعره ويسرحه ثم ينظر هيئته بالمرآة ليسوى عمامته ، ويلبس ثيابه بعناية كي يجعل منظره مقبولا في اعين الناس ، وغد يتطيب بنوع من الطيب المتيسر لديمه أما اهتمام المرأة بلباسها فكان يبدو عليمه كثرة الالموان والنقوش الا انهن اختلفن من حيث اذواقهن واو و اعهن النفسية والمالية .

فكانت النساء المهجورات يلبس الملابس البيضاء ، بينما الارامل والمنكوبات بنكبة معينة يلبسن الملابس ذات اللون الازرق والاسود ، وأما الفلاحات فكن يلبسن الملابس المصبوغة بالاحمر والاخضر او الموردة منه. ــا .

# الهدور

كانت الدور في مدن العراق الكبيرة منها بشكل خاص ترجع لمالكيها أو لمسناجريها ، ولما كان ايجار البيوت ليس بالامر الميسور بالنسبة للفقراء الذاك المتأجر بعضهم غرفة واحدة في أحد البيوت وعايش اهلها او المستأجرين الاخربن ، او يبني بيتا من الطين ويجصصه بالجمس ويسقفه بالقصب أو الخشب ويضع فيه الاثاث حصيرا أو بارية ، والى جانب هؤلاء الفقراء كان مناك من لا يستطيع شراء دار أو ايجارها كالمعدمين أو الزهاد لذلك كانوا بنون لهم اكواخا يلجأون اليها ، وقد حاولت الحكومة في بعض الاوقات مد يد العون الى هؤلاء المعدمين ببناء دور لاصحاب الاكواخ وتهديم اكواخهم كما حصل عام ٢٠٨٩م حيث اعطتهم دورا في محلة المقتدية والمسعودة

والمختارة • الا ان وجود الاكواخ لم يختف نهائيا بعد هذا التاريخ أذ وردت الاخبار عن وجودها كما في سنة ٤٥٥هـ / ١١٥٩م •

أما بيوت الاغنياء فقد كانت كبيرة وفيها البساتين أو فيها احواض الماء وقد تكون من سعتها مقسمة الى ثلاثة اقسام كل قسم يخصص لشيء معين ، فقسم للاستقبال وقسم للحرم ، وقسم للخدم ، ولها الشرفات المطلة على الطريق او على النهران كانت قريبة منه وتتخذ لها ابواب وشبايك من الاخشاب الجيدة الغالية الشمن ، كما كانت سقوفها تغلف بخشب الصاج وتزين بتعاريج من خشب الابنوس الاسود ، أو العاج الابيض ، وفد تغلف الجدران ايضا ، وتطلى الدار بالاصباغ لتزويقها وتجميلها اضافة الى وجود الخدم فيهسا ،

أما المسافرون من الحجاج والتجار وطلبة العلم وغيرهم فكانوا ينزلون في الخانات ليسكنوا فيها بعض الوقت • وكان يبنى هذه الخانات الموسرون ويوققونها على السابلة • كما ان بعض الناس اشتهر ببناء الربط لايواء الغرباء والصوفية • وقد يبيتون في المساجد الى جانب المشردين والمعدمين •

والدار كانت تبنى في الغالب من طابق واحد الا القليل الذي يبنى من طابقين • وشكل البيوت من الخارج متلاصقة عالية الجدران ، ويظهر الباب في جبهة الدار وقد يكون واطئا مع مستوى ارض الشارع او مرتفعا قليلا لذلك تبنى امامه دكة (أو مصطبة) •

ويوجد في الباب حلقة من النحاس تدور على لولب ليطرق بها الباب عند الاستفتاح ويجذب منها عند الاقهال ويكون للبيت شباك أو روشنن ( بالكون ) يطل على الطريق •

وأما شكل البيوت من الداخل فاول ما يبدو منه بعد الباب الخارجي

دهليز يوصله بداخل الدار (أي بصحنه) وكان الدهليز في بيوت الاغنياء يعتنى به فيصبح منزل الضيف وقد يوضع في نهاية الدهليز باب اخر يغلق دون الصحن أما الصحن فهو وسلط الدار وحوله غرف الدار مشرفة عليه وأما عدد الغرف فلم يكن ثابتاً تبعاً لحالة مالك الدار المالية وكانت البيوت تحوى مرافق صحية كالحمام والكنيف وقد يكون بها بئر أيضا أو سرداب يستخدم في الصيف للنوم ظهرا لبرودته وكان استعمال السرداب صيفا والخيش من الامور المالوفة كما قد تحوى الدار تنورا وكانت سطوح المنازل في الصيف مكان النوم ليلا حتى أذا تغير الجو وشعر الناس بالبرد نزلوا الى الغسرف و

أما تزيين الدار بالفرش والاثاث فكان أمرا يتوقف على الحالة المالية المشخص ، وعلى ذوقه ، فقد يفرش أحدهم بارية أو حصيرا ، وقد يكون غنيا فيفرشها بالبسط المختلفة الانواع وبالوسائد ، ويرخي أنواع الستور ورفيع المطارح المحشوة بالريش ، والمنقوشة بخيوط الذهب ، ومن جملة اثاث البيت الادوات المستعملة في المطبخ كالصواني والفضائر والادوات المستعملة لغسل الايدي كالطسوت والاباريق أضافة الى المناديل لتنشيف الايدي ، واقداح الشراب أو الطاسات ، وكذلك هناك أدوات دق الابازير (البهارات وما شابهها) والات البخور ، والحباب لتبريد الماء ، والكيزان ثم لابد من لحفظ ماء الورد اما اضاءة البيت فتتم بواسطة القناديل أو السرج أو الشرب والشسموع ،

# الحمامات

بلغ الاعتناء بالحمامات الخاصة والعامة مبلغا كبيرا في العهد العباسي فكان الاثرياء وكبار الموظفين يملكون حمامات في دورهم وقد يملك بعضهم اكثر من حمسام •

وكانت هذه الحمامات الخاصة تحوى وسائل الراحة المطلوبة • أما الحمامات المعامة فقد كانت كثيرة تظهر كثرتها الارقام المتضاربة عنها لاسيما في العاصمة بغداد ، فقد وردت عن عددها ارقام شابتها المبالغات من دون شك فنرى اليعقوبي يجعل عددها بعد تأسيس بغداد بقليل ١٠٠٠٠ حمام وجعلها ابن مهمندار ( من اهل القرن الثالث الهجري ) ٢٠٠٠٠ حمام بعد ان فند المبالغات التي راجت في عصره عن عددهـــا •

ثم اصبحت في أيام المقتدر ( ٢٩٥ – ٣٣٠ه / ٣٩٣م) ٢٠٠٠ر حمام وفي وفي أيام معز الدولة ( ٣٣٠ – ٣٥٠ه / ٩٤٥ – ٢٩٧١م) ٢٠٠٠ر حمام وفي أيام عضد الدولة ( ٣٣٠ه / ٢٥٥م) ٢٠٠٠ره حمام ونيف وفي عهد بهاء الدولة ( ٣٧٠ – ٣٠٤ه / ٢٥٠١م) وخاصة في سنة ٣٨٠ه – ٢٥١٠م المغت ( ٣٨٠ – ٣٠٠٠ و نيفا بينما اورد الخطيب عدد الحمامات في السنة التالية أي ( ٣٨٠ه / ٣٩٠م) ٢٥٠٠٠ مـام ٠

ويبدو ان عددها نقص في أوائل القرن الخامس الهجري نقصا كبيرا لذلك ذكر هلال بن المحسن الصابي ( ٣٥٩ – ٤٤٨ / ٩٦٩ – ٩٦٩ ) أنها بلغت ١٥٠ حماما ونيف وقد ايد قلة الرقم هذا صاحب كتاب مناقب بغداد حيث ذكر انها في سنة ٤٢٠ه / ١٠٢٩م بلغت ١٧٠ حماما وربما يعود هذا النقص لخراب الكثير منها نتيجة الحرائق والفتن وعبث الجند البويهي وعدم تجديد بناء ما تهدم منها • فلما زالت هذه الاسباب وانتعشت دولة الخلافة بعد ذلك عادت الحمامات الى الزيادة حيث ذكر الرحالة ابن جبير الاندلسي عند زيارت بغداد عام ١٥٠ه / ١١٩٢م بأن عدد الحمامات في جانبي بغداد ألفا حمام •

وكانت الحمامات العامة لاستخدام كلا الجنسين الرجال والنساء ولكل فئات المجتمع لا يمنع منها الا المجذوم والابرص • والحمام يتكون من رحبة واسعة تكون محلا لحفظ الملابس (أي مخلعا) قبل الدخول مباشرة للاغنسال

وفي هذه الرحبة توجد دكاك توضع عليها الملابس ويكون صاحب الحسام ( القيم ) جالسا في هذه الرحبة ليراقب الناس اثناء خلعهم واثناء لبسهم لها خوفا من السرقة ولكى يقبض الاجر من الخارجين بعد انتهاء الاستحمام ٠

وبعد ان يخلع الشخص ملابسه في (المخلع) وهو البيت الاول في الحمام يمر ببيتين اخرين غير المخلع يكون الثاني منهما اكتر حرارة من الاول (المخلع) واقل حرارة من الثالث وعليه أن يضع على وسطه مئزرا قبل الدخول الى البيت الثالث وهو محل الاغتسال فأن كان فقيرا او عريبا زوده القيم اعارة او ايجارا •

والبيت الثالث هو محل الاغتسال ويكون عادة على سُكل ردهة واسعة عليها قبة فيها نوافذ زجاجية صغيرة مستديرة للنور •

وحول هذه الردهة مخادع كثيرة مفروشة بالقار وقد طلي نصف عائطها مما يلي الارض بالقار وطلي النصف الاخر الاعلى بالجص الابيض الناصع وفي كل محدع حوض من الرخام فيه انبوبان للماء الحار والبارد والى جانب هذه الاحواض الصغيرة الموجودة في كل مخدع فأن هالة حود، كبيرا في داخل هذا البيت ، وهو الذي ينزل فيه المستحم فيغطس جسسه كله فيه ، وماء هذه الاحواض يأتي من خزانة تكون في موضع مرتفع وسها بأخذ انابيب خاصة الى هذه الاحواض ، ومياه الخزانة أما أن يأبيها عن طريق دولاب خاص بالحمام يستحب الماء من بئر مجاور للحمام او يأبيها الماء من النهر ، وتحمى مياه الحمام عن طريق موقد خاص يكون في احدى جهاب الحمام ، وكانت الحمامات تزين جدرانها من الداخل احيانا برسوم مختلفة منها مناظر طبيعية ومنها تصاوير حيوانات كالعنقاء الطائر الاسطوري أو ماظر مطارده الحيوانات كالفيلة او غيرها من الوحوش ، أو رسوم العشاق

ومعسوفاتهم وقد عارض الفقهاء في تصوير الاشكال الادمية ووافقوا على ما عداهـــــا .

وبعد ان يدخل الشخص هذه الردهة (البيت الثالث) يختار له موضعا يجلس فيه ، في أحدى هذه المخادع المحيطة بالردهة ، واثناء جلوسه يبقى متزرا او يخلعه بعد جلوسه مباشرة ويضعه على عورته من الامام ، وقد الف الناس هذه الحالة فلم يعد أحد ينكر على احد ذلك ، ما عدا العلماء الذين لم يرضهم كتيف الناس لعوراتهم في الحمامات لذا كان من واجب المحتسب مرافبة الحمامات ومنع الرجل من دخول البيت الثالث بدون مئزر ،

وكان المستحم أما ان يغتسل مباشرة بعد دخوله الحمام او انه يستلقى على الدكة في وسط الردهة لكي يعرق جسمه وقد يغسل بنفسه أو أن يستعين بالمدلك الذي يتولى غسل الناس نيابة عنهم •

وعدوا للحمام فوائد كثيرة فهو اضافة الى تنظيفه الجسم فان فيه يتم ازالة السعر من الجسم ، وحلاقة الرأس عند الحجام وهو بعد ذلك يوسع المسام ، ويستفرغ الفضلات ويحلل الرياح ، ويذهب الحكة والاعياء ويرطب البدن ويجود الهضم وينضج النزلات والزكام ويفيد في معالجة حمى الملاريا بجميع حالاتها وكانت الحمامات تفتح أبوابها طوال العام أبتداءا من الفجر الى وقت الغروب ، وذلك لان الاستحمام واجب شرعا في حالات كثيرة للنساء والرجال مثل حلول العيدين ، والجمع والاحرام والوقوف بعرفة ، ومزدلفة ودخول مكة وثلاثة أيام التشريق بعد النحر وعند الطواف وفي الحالات الاخرى مثل خروج المني والجماع والحيض والنفاس .

وكانت الحكومة تراقب الحمامات بواسطة المحتسبين فتمنع كل ما يؤدي الى الضرر بالصحة العامة كمنع غسل الاواني او الازر او الطاس في الحوض الرئيسي وتمنع أن تكون ارض الحمام مبلطة بحجارة ملساء مزلقة ،

لكي لا تؤدي الى زلق الغافلين من المستحمين وكان المحتسب يأمر بغسل الحمام وكنسه وتنظيفه بالماء الطاهر وأزالة بقايا الصابون أو أوراق السدر والخطمي ( نوع من الورق يسمى الغاسول ) كما يأمر بغسل الخزانة الرئيسية التي تمد الحمام بالماء مما يتجمع في اسفلها من الرواسب • وأن يسعل فيها البخور عند تنظيفها وأن يغسل ميازره كل غشية بالصابون •

وكان المحتسب يأمر بعدم أجراء ماء الحمام الى النهر لكبي لا يتلوث بل يأمر بحفر بئر خاص بكل حمـــام .

# العادات والقيم الاجتماعية

الاعياد

احتفل العراقيون بالاعياد الدينية وغير الدينية خلال العهد العباسي فكانت الاعياد والمناسبات الدينية مرتبة في مواعيد معينة من السنة تبدأ بالاحتفال بحلول شهر رمضان على الصعيدين الرسمي والشعبي • فكانت الحكومة تبادر عند حلوله الى توزيع الصدقات على الفقراء والمحتاجين وتعنى بالمساجد فتضيئها ليلا بالمصابيح ويحيي الناس لياليه أما بالذهاب الى المساجد لصلاة التراويح او بالانس وسماع الغناء ، حتى أدا قارب الانتهاء اخرجت الانعام من دار الخلافة الى الفقراء وأستعد الناس بعدها لاستقبال عيد الفطى

ويكون عيد الفطر في اليوم الاول من شوال ويستمر الى اليوم الثالث ٠٠٠ أما مراسيم أعلان العيد فكانت تبدأ بمساهدة الناس لهلال شوال ثم الشهادة لدى القضاة بذلك فيتولون أمر ايصال الشهادة الى قاضي القضاة ومنه الى الخليفة حيث يصدر أمره باذان العيد ، أما أذا لم يتحقق للناس رؤية هلال شوال فأنهم ينوون نية الصيام ويكملون عدة رمضان وبعدها يكون اعلان العيد ،

وفي صبيحة اليوم الاول منه يخرج الناس بملابسهم الجديدة الى المساجد لاداء صلاة العيد ولاعطاء الفطرة الى الفقراء والمحتاجين ، لمن لم يقدمها في الليلة السابقـــة .

وقد حرص الخلفاء على الاحتفال بهذا العيد فكان الخليفة يخرج مبكرا في موكب مهيب وقد ارتدى اجمل ملابسه وبمعيته كبار رجال الدولة • وكان الناس يقفون على جانبي الشارع عند مرور موكب الخليفة • حتى أذا دخل الجامع وصلى صلاة العيد ارتقى المنبر والقى في الناس خطبة العيد ثم يعود بموكبه الى دار الخلافـــــة •

وكانت العادة ان يجري استعراض عسكري في بغداد في اليوم الاول من العيد وقد يبقى الاستعراض مستمرا طيلة أيام العيد وفي هذا الاستعراض يظهر الجند بملابسهم الفاخرة وقد ركبوا أجود الخيل ويكون الناس على جانبي الطريق او جالسين الى شرفات منازلهم يطلون على سير الجيش بينما يكون الخليفة وكبار رجال الدولة جالسين في مكان يعد بصورة خاصة المذه المناسبة وفي هذا المكان يستعرض الجيش ولكي يحافظ على نظام الاستعراض كانت الحكومة تمنع العامة من ركوب البغال او الحمير لكي لا يختلط احد منهم بالجيش المستعرض و وتزين بغداد بالاقمشة الحريرية ذات الالوان الزاهية وبالاعلام ويضرب فيها بالابواق والطبسول و

وأذا ما اهل شهر ذي القعدة بدأت احتفالات جديدة بحلول ( موسم الحج ) في مدن العراق المختلفة حيث ان الحجاج يتوافدون في هذا الشهر من واسط والبصرة والكوفة والموصل ومن بلاد المشرق الاسلامي فيتجمعون في الجانب الغربي من بغداد ويضربون الخيم هناك وتقيم لهم الحكومة مواضع خاصة لشرب الماء كما انها تقدم لهم الاطعمة وقد يبلغ عدد الحجاج المجتمعين ببغداد عدة الاف قبل سفرهم الى الديار المقدسة وقد قدر عددهم المؤرخ ابن الجوزي في سنة ٢٠١٥م / ١٠١٥م بعشرين الف حاج ٠

وفي خلال هذه الفترة والى أن يحين موعد رحيلهم ترى الشوارع زاخرة بالناس على أختلاف اعمارهم واجناسهم خارجين من دورهم للتفرج على مواكب الحجاج القادمة من بقاع مختلفة ، وقد لبسوا أزياء مختلفة الالوان والاشكال . فيكون في هذا الموسم منظر يدعو الى الانشراح والبهجة •

وكانت الحكومة تنظم مسيرة الحجاج من بغداد الى الحجاز ثم الرجوع الى بغداد تانية ومنها يتوزع الحجاج كل الى بلده وممن شاهد مواكب الحج العراقي فوصفها بنيامين التطيلي سنة ٥٥٥ه / ١١٦٩م والرحالة الاندلسي ابن جبير سنة ٥٨٠ه / ١١٨٤م وأذا رجع الحجاج من الحرمين فيكون ذلك موسما آخر للناس كي يفرحوا ويحتفلوا باستقبال سيرة الحاج ٠

وأذا حل شهر ذي الحجة احتفلوا في اليوم العاشر لاداء صلاة العيد - لم يخرجون بعدها لينشغلوا بنحر الاضاحي - وهي أهم ما يميز هذا العيد وتوزيع لحومها وكان الخليفة يأمر بذبح الاضاحي على أبواب دار الخلافة وتوزيع لحومها على الفقراء وكذلك بقية الناس الذين تسمح اوضاعهم المالية بذلك وكان الصناع ينتهزون فرصة حلول العيد ليصنعوا تماثيل حيوانية البيعها على الاطفال والى جانب هذه الاعياد التي جرى الاحتفال بها في أوقات معينة من السنة القمرية فأن هناك مناسبات احتفل بها في مواعيد ثابتة من السنة وهي عرفية ترجع الى اصول قديمة وذلك عند بداية تبدل المواسم كبداية الانقلاب الشتوي الذي يحصل في السادس والعشرين من تشرين الاول من شهر السريان وعند حلوله يبدأ الناس بتغيير فرشهم وملابسهم استعدادا لاستقبال الشتاء ، وتراهم يفرحون به فرحهم ببقية الاعياد فيضربون بالبوقات والطبول ويعلقون الزينة ويبادر الشعراء الى تهنئة الخليفة وكبار رجال الدولية و

ومن هذه الاعياد العرفية بداية كل ربيع من السنة والتي تقع في الحادي والعشرين من شهر اذار • ولم يكن الاحتفال بهذه المناسبة مقصورا

على العراق بل كانت اقطار اسلامية اخرى تحتفل به • فكانوا يوقدون في ليلته النيران ويشعلون الشموع ويتبادلون الهدايا والتهاني •

وقد احتفل اهل الذمة باعياد خاصة بهم في معابدهم واديرتهم المنتشرة في ارجائه وكثيرا ما كان المسلمون يذهبون للفرجة والتنزه حول للك المعابد والاديرة ٠

# المناسسات

وكان لاهل العراق خلال العصر العباسي مناسبات تقع اتفاقا من غير توقيت محدد يفرح بها الناس ويعلنون عن بهجتهم ، منها حدوث أمور سياسية عسكرية كالانتصارات على البيزنطيين الاعداء التقليديين ، فما ان ترد الاخبار الى العاصمة بغداد حتى تضرب الطبول والبوقات وتقرأ كتب الفتح في المساجد، ويبادر الشعراء بتهنئة الخليفة ولما ضعفت الخلافة العباسية بعد عهدها الاول اصبح الانتصار على البيزنطيين تحت قيادة سلاطين السلاجقة مما يفرح اهل العراق ويبتهجون به كما حدث سنة ٣٤٤ه / ١٠٠٠م في معركة ملازكرت وسنة ٢٠٤ه / ٢٠٠٠م عيث خرج من بغداد كبار رجال الحكم لاستقبال الوفد الذي يحمل بشرى النصر يرافقهم اهل الطبول والبوقات ،

وكان انتصار الخلافة ضد السلاجقة من جهة اخرى يعد انتصارا وطنيا كما حصل عام ١٩٥٧م إ ١١٥٦م حيث احتفل لمدة اسبوع وعلقت الزينة وصادف في هذا الوقت ان خطب لولي العهد على المنابر فأعيد تعليق الزينة ببغداد ، وساهمت العامة في هذا الاحتفال مساهمة فعالة فصنع بعضهم قببا تدور وعليها تصاوير اشخاص وحيوانات وأثمار وأقام آخرون فوق قبة وهم يغنون ويرقصون ومن جملة مساهمة العامة ما صنعه اهل محلة باب الازج حيث نصبوا اربعة رحى تدور وتطحن الدقيق ، من دون ان يعرف أحد كيف كانت تدور وعمل الملاحون سميرية (سفينة) تسير على عجل ، وكانت بقية

الناس منطلقين بين لاعب ومتفرج • وفي سنة ٢٥٥ه / ١٠٥٧م على اثر اندحار السلطان محمد الشاه الذي كان محاصرا بغداد ، خرج العامة يلعبون في نهر عيسى وغيره بأنواع اللعب والمضحكات فرحا بالسلامة وظهر في هذه المناسبة جماعة وصفوا بانهم العضامية علاوة على القرع والصبيان وكانوا قد اتخذوا زرديات من بعر الغنم وسلاحا من القصب واخرجوا طبلا وبوقا ونصبوا خشبا وصلبوا جماعة تحت آباطهم وهم يلعبون ويضحكون ، ولما بنت الحكومة عام ٨٨٨ه / ١٠٩٥م سورا على حريم دار الخلافة في الجانب الشرقي من بغداد خرجت العامة تساهم في بناء هذا السور وهي تحمل الاعلام وتضرب بغداد خرجت العامة تساهم في بناء هذا السور وهي تحمل الاعلام وتضرب الطبول ، ومعهم أنواع الملاهي ( من الحكمايات والخبالات ) أي عدة التمثيل ،

وفي غمرة هذه المناسبة عمل أهل محلة باب المراتب فيلا من البواري المقيرة وتحته قوم يسيرون به ثم عملوا زرافة ايضا وصنع اهل محلة قصر عيسى سميرية كبيرة وقد جلس فيها الملاحون يجذفون وهي تسير والناس يسيعونها بالاهازيج الشعبية وعمل اهل محلة سوق يحيى ناعوراً ساروا به خلال الشوارع وهو يدور بشكل يشبه الناعور الحقيقي وعمل أهل محلة سوق المدرسة قلعة من الخشب تسير على عجل وفيها غلمان يضربون بقسي البندق والنشاب وأخرج قوم هيئة حائك جالس في حفرته المعهودة وامامه آلته ينسبج فيها وكذلك عمل السقلاطونيون (صانعو الحرير) أما الخبازون فقد جاءوا بتنور يستحبونه وهو يسير خلفهم وكانوا خلال سيرهم يخبزون ويرمون خبزهم للناس المتفرجين على جانبى الطريق و

وقد جدد السور في عهد المسترشد عام ١٥٣٨م واذن للناس في الخروج للفرجة والمشاركة في البناء فخرجوا على تلك القاعدة • وكان اهل المحال يتناوبون فيما بينهم لبناء السور فكل محلة تعمل لمدة اسبوع وفي خلال ذلك كان العزف بالبوقات والجنك مستمرا • ومن المناسبات المفرحة

زواج الخلفاء والامراء الذي كان يلهب حماس الجماهير بما تعمله الحكومة. من زينة وما يرافقه من تثر للنقود وتوزيع للهبات والذي تبقى صورته في مخيلة الجماهير تتحدث عنه اجيالا كزواج هارون الرشيد بزبيدة الذي وزعت فيه الهبات غير المحدودة والتي فاقت التصور كاواني الذهب مملوءة بالفضه واواني الفضة مملوءة بالدنانير ونوافج المسك ، وقطع العنبر وكان مجموع النفقات حوالي خمسين مليون درهم .

وأما زواج الخليفة المأمون من بوران (خديجة) ابنه الحسن بن سهل وزير المأمون سنة ٢٠٩ه فلم يكن اقل ابهة او بذلا للمال من زواج الرسيد ان لم يكن يفوقه بمراحل فمما ورد عنه أن المأمون فرش حصيرا منسوجا من الذهب ، ونثر عليه من اللالي النادرة ما قدر بالف حبة ، ثم نثر على المدعوين رفاعا باسماء ضياع وقرى وجوارى او خيل وبنادق المسك (أي على هيئة البندق) ، ودراهم ودنانير وقطعا من العنبر ، وأقطع ابا بوران مدينة فسم الصلح وأمر له بمليون دينار ، أما والد الفتاة الحسن بن سهل فأنه صرف بهذه المناسبة نثارا على رؤوس الناس أو هبات أو غيرها من المصروفات ما مقداره خمسون مليونا من الدراهم ،

أما زواج المعتضد من قطر الندى (اسماء) ابنة خمارويه بن أحمد بن. طرلون حاكم مصر سنة ٢٨١ه فهو لا يقل ابهة ايضا عما جرى قبله وذلك أن صداق العروس كان مليون درهم اضافة الى المتاع المرسل اليها والطيب ولطائف الهند والصين والعراق ولمن حمل الصداق الى مصر أنواع الهبات. والاعطيات من الدر والياقوت والتيجان والقلانس والاوشحة ، ولما زفت من مصر عمل لها ابوها موكبا ضخما يصحبها يليق بمركز خليفة المسلمين يسير من مصر الى العراق وقد جعل لهذا الموكب مراحل يستريح فيها ، وبنى لها في. كل مرحلة قصرا وأتخذ كل ما يلزم العروس والموكب من الات وادوات. تريحها وتريحه خلال الطريق حتى لا يشعروا بتعب ونصب وأضافة الى ذلك،

أمر والدها ان يحمل معها الى العسراق مبلغ ١٠٠٠ر١٠٠ دينار احتياطا لعلها: تحتاج اليه بالعسمراق ٠

ولقد تكررت الاحتفالات بزواج الخلفاء طوال العصر العباسي وشغل. الناس بها وعلقت الزينة في الشوارع والاسواق وفي كل مرة من هذه المرات يخرج الناس للفرجة والمشاركة كما حصل سنة ٢٩٩ه / ٢٠٦٦م عند زواج الخليفة المقتدي الذي نفل الخليفة القائم وسنة ١٨٥ه / ١٠٨٧م عند زواج الخليفة المقتدي الذي نفل جهاز عرسه على ١٣٠ جملا تسير معهم البوقات والطبول والخدم وبسعينهم معمر فارس وكان النثار مستمرا ما دام الموكب سائرا ، وسنة ٤٠٥ه معمر عند زواج المستظهر بالله الذي حمل جهازه على ١٦٦ جملا و ٢٧ بغلا: ولهذا قيل « وتشاغل الناس بالفرح » ،

ومن المناسبات الاخرى مجيء مولود جديد للخليفة او أحد الامراء. وكذلك عند ختان أولاد الخلفاء حيث تعلق الزينة في المحال او الاسواق ، وتنصب القباب ويعمل العوام نماذج لصناعاتهم وحرفهم فتسير بشكل مواكب في النبوارع مثل الكرنفالات التي تعملها شعوب كثيرة في عالمنا المعاصر ويتجمل الناس باللباس الجيد والحلي طوال ايام الاحتفال و أن الذي يتجلى من هذه المناسبات والاحتفالات عدة دوافع محفزة للفرحة والمشاركة منها شعور وطني تمثل بالاحتفال عند أنتصار الخليفة على العصاة المنشفين عن دولة الخلافة في عصرها الاول ، وانتصار الخلافة على سلاطين السلاجقة في عصرها المتأخر ومنها شعور اسلامي تجلى في الاحتفالات التي اقيمت على عصرها المتاخر ومنها شعور اسلامي تجلى في الاحتفالات التي اقيمت على أثر انتصار السلاطين ضد البيزنطيين و ومنها شعور بالسعادة في بقية المناسبات لاسيما زواج الخلفاء سواء كان زواجا حقيقيا دون مصلحة كزواج هارون الرشيد من أبنة عمه زبيدة او زواج مصلحة سياسية لكسب ولاء والد العروس ورضاه وهو ما وقع لبقية الخلفاء مع وزرائهم وولاتهم او مع السلاط

# وسائل التسلية وملء الفراغ

كان المجتمع العراقي في عهد بني العباس يملك جملة وسائل للتسلية ... ... وملء الفراغ وللتخفف من عناء العمل اليومي فمن هذه الوسائل :...

# ا \_ مجالس الاحاديث :

وهي أما خاصة بين الاصدقاء والاقران وأهل المهنة الواحدة وتكون مادة حديثهم أما عن أمور عامة تعم جميع الناس او خاصة تعود الى مهنهم فيتكلمون في همومها ومشاكلها فكان العامة يتكلمون عن صنائعهم فالحائك عن الثياب التي قطعها ونوعيتها ، وشكلها وما سيقوم به غدا ، والحجام عن الذين حجمهم ومقدار ما كسب منهم ثم يصف من كان بخيلا من زبائنه ، ومن كان كريما ، والمكاري يتكلم عن الكراء ومثلهم الخياط والدلال وكذلك الامر بالنسبة لذوي المهن الاخرى كالعطارين والصرافين والبزازين وغيرهسم

وكانت لفئات المجتمع الاخرى كالادباء والعلماء همومها ومشاكلها ومن ثم احاديثها الخاصة بها التي ملأت بطون الكتب من مذكرات ومفاخرات ومناظرات دونها الادباء وأوردها المؤرخون في التراجم او غيرهــــا ٠

أما مجالس الخلفاء والوزراء وكبار الدولة التي يحضرها العلماء . والادباء فهي شبيهة بمجالس الادباء والعلماء من حيث المناظرات وسماع الروايات والاخبار الغريبة والشاذة وانشاد الشمسم .

ومن المرجح ان يكون للقصص الشعبي مكان في هذه المجالس وأنها كانت منتشرة في المجتمع البغدادي منذ عهد مبكر حيث كان الكتاب العرب قد ترجموا القصص من اللغات الاجنبية أضافة الى من كتب والف في الاسمار والقصص وأخبار المندرين والمضحكين •

وكانت قصص الخدم (الخصيان) موضوعا مستمرا للقصاص واصحاب

النوادر والمضاحك في الطرق • وكان تقليد اصواتهم وحركاتهم مما يجذب الناس اليهم • وفي اخبار الحمقى والمغفلين والطماعين أضافة الى ما كان متوارثا من قصص البحريين وقصص الفروسية والفرسان وقصص الحب عند العسرب •

#### ب ـ مجالس الفناء:

وهذه المجالس يصاحبها الموسيقى والرقص من قبل الجواري أو المخانيث وقد يجري فيها تمثيليات مضحكة من قبل المخانيث والمضحكين وكانت للغناء أصول استقرت منذ العصر العباسي الاول واصبح للموسيقى قواعد معروفة ومدارس متبعة وقد الف كثير من المؤلفين في الموسيقى بشكلها الرياضي النظري أو بشكلها النغمي التطبيقي وفي أخبار المغنين والمغنيات والمغنيات والمغنيات والمغنيات والمغنيات والمغنيات والمها الرياضي الموسيقى وفي المغنين والمغنيات والمغنيات والمها المؤلفين والمؤلفين وال

وكان من مشهوري المغنين أبراهيم الموصلي وابنه اسحاق وابن جامع ٤ وأبراهيم بن المهدي وطائفة من الجواري ٠

وجاء في اوائل القرن الرابع الهجري سنة ٢٠٠٦هـ /٨١٩مأنه احصيت المغنيات فبلغن ٤٦٠ في جانبي بغداد ، و ١٠ من الحرائر و ٥٠ من الصبيان ، وكان هذا الاحصاء لمن اشتهر بالغناء أما من كان يغني خفية فلم يعرف عدده ، اضافة الى من كان يغنى في غير بغداد من مدن العسراق ،

الا ان الملاحظ في عهد الدولة العباسية الاخير عدم بروز أسماء كبيرة. في الغناء كما كان الحال في العهود الاولى • ولكن مجالس الغناء كمانت موجودة وكان الناس يحضرونها لسماع الغناء والموسيقى ولمشاهدة الرقص والحركات التي يقوم بها ( المصور والمحاكي ) لاضحاك الناس •

### ج \_ مجالس الوعظ:

كانت مجالس الوعظ مدرسة شعبية أخذت على عاتقها تثقيف الناس

خلال انعصور الاسلامية ، وكانت هذه المجالس بعكس حرية التدريس فقد كان مسموحا لاي مرد أن يحضر مجالس الوعظ ، وان يسأل عما يجول بخاطره من الاسئلة التي تتعلق بالدين أو بالمسائل اليومية التي لها مسساس بالسرع ،

وكانت الحكومه تراقب الوعاظ فمتى ما عرفت عن بعضهم انه يسيء القول او انه يشتط في أحكامه مما يؤدي الى حدوث فتنة مذهبية ارسلت اليه تم احضرت الفقهاء ليناقشوه في اقواله ونتيجة لهذه المناقشة فد يحكم الخليفة على ذلك الواعظ بمنعه من الوعظ او طرده من العراق أدا كان وافدا على المسلم على المراق أدا كان وافدا على المسلم و المسلم

ان مجالس الوعظ لابد انها فد افادت كثيرا في حفظ بعض التراث العربي الاسلامي من مثل وقيم خلقية نتيجة لتكرار سردها والتأكيد عليها ماتكال مختلفة •

وان هذه المجالس كانت تعقد في المساجد والمدارس الا انها عقدت ايضا في المقابر كمقبرة أحمد بن حنبل في مواسم معينة من السسنة ، أو في مقبرة معروف الكرخى أو في المحال وكذلك عقدت في رباطات الصوفية .

# د ـ مجالس القميم :

وهي المجالس التي يحضرها الناس لسماع كلام القصاص وكان القاص يجلس في الطرقات وفي المقابر والجوامع والاسواق يذكر للناس شيئا من الايان والاحاديث وأخبار السلف ثم يعرج على ذكر الحكايات ، كان كل ما يذكره من حفظه سواء كان واقفا او جالسا على كرسي ، والقاص يختلف عن الواعظ في كونه يهتم بسرد القصص الماضية وتقديم الشروح لها وكان هم الواعظ شرح الاعتقاد الاسلامي الصحيح وتخويف الناس عاقبة الابتعاد عن معاليم الله ، وجذب الناس الى الايمان وشرح ما يهم الناس في حياتهم كما

ان مجالس القصص كانت تراثا شعبيا عريقا ورثه العراقيون عن اسلافهم عرب الجاهلية ونتيجة اقبال الجمهور على القصص وحضور مجالسه دفع دلك الوراقين ابتداء من القرن الثالث الى كتابة القصص فاشتهر منهم ابن دلان ( احمد بن محمد ) وآخر عرف باين العطار اضافة الى ما كتبه الادباء والاخباريون من كتب الخرافات والاسسمار والاحاديث واخبار العشساق. والفرسان كما مرت الاشارة الى حصول الترجمة عن الامم الاخسرى •

لم يكن يحضور مجالس القصص شمقصورا على الرمجال فقط بل قد حضر النساء أيضا وكان الحضور يجلسون للسسماع طويلا أما الطرق التي كان يستعملها القصاص لجلب انتباه المستمعين فكانت متنوعة منها انشادهم الاشعار الغزلية في العشق او اظهارهم التواجد والتخاشع او اتياتهم بحركات تنسجم وقراءتهم الملحنة التي تشبه الغناء وقد يصفقون بأيديهم او يعملون ايقاعا بأرجلهم وقد ينشدون أشعار النواح على الموتى وما يجري لهم من البلاء أو يذكرون الغربة ومن مات غريبا ولما كانت النساء ارق عاطفة من الرجال لذلك كن اسرع تأثرا بهذه الطرق البارعة فيشرعن في البكاء والعويل وعند ذلك يستبشر القصاص خيرا بهذه البادرة لانها تجلب انتباه الناس اليهم وتزيد في عدد مستمعيه مسم

لذا كان وجود القصاص رغم كون مجالسهم ملهاة للجمهور خطرا على. الدين والثقافة بصورة عامة وذلك لان مستواهم الثقافي لم يكن جيدا فهو لا يرقى الى مستوى الوعاظ الفقهاء أو المحدثين لذا وردت عنهم أحاديث مكذوبة وتفسيرات مضحكة لايات القرآن أو الحديث النبوي ، لهذا كانت الحكومة والعلماء ينظرون اليهم نظرة تغاير نظرة العامة ففي سنة ٤٨٤هـ أصدر الخليفة المعتضد أمره بمنع القصاص من الجلوس في الجوامع أو الطرقات ، وفي سنة ٣٦٧ه / ٣٧٧م أمر عضد الدولة البويهي بمنع قصاص من الجنوس أيضا أذ أعتبرهم مثيرين للفتن المذهبية أما موقف العلماء من الجنوس أيضا أذ أعتبرهم مثيرين للفتن المذهبية أما موقف العلماء من

القصاص فقد كان فيه انكار لاقوالهم واعمالهم وادى ذلك الى الاحتكاك يهم وكانت العامة تقف الى جانب القصاص في أمثال تلك المواقف وذلك لان العوام جهال يرون في كلام القاص وضوحا يجري على حساب ميولهم ويرضي طموحهم بأسلوب بسيط يكون هزلة اكثر من جده • ومن الذين حاربوا القصاص الدار قطني علي بن عمر (ت ٥٨٥هم / ٥٩٥٩م) وأحمد ابن المظفر (ت ٤١٤هم / ٢٠٢٩م) ويحيى بن معين (ت ٣٣٣م) وأحمد بن حنبل (ت ٢٤١هم) من حفظة الحديث ، والمتصوف المكي ، كما نظر اليهم يعض المؤرخين نظرة غير محترمة فوصفهم المسعودي (ت ٤٦٥هم) بأنهم يروون الاكاذيب ووصفهم المقدسي (ت ٥٧٥هم / ٥٨٥م) بأنهم يروون الاعاجيب والترهات والاباطيل وأن قصصهم ما هي الا تزاوير • وقال عنهم البيروني ( ٤٤٠هم / ٨٤١م) بأنهم لا يرجعون الى تحصيل • وأما الخطيب والمؤرخ ابن الجوزي ( ٧٩٥هم / ٢٠٠٠م) فأنه كان واقفا لهم بالمرصاد يرد عليهم ويفند اقوالهم ويفضح اكاذيبهم • وقد صرح بذلك في عدة مواضع عليهم ويفند اقوالهم ويفضح اكاذيبهم • وقد صرح بذلك في عدة مواضع من كتبه كما في (الموضوعات) وفي (تلبيس ابليس) و (أخبار الحمقي) ثم لم يكتف بذلك فخصص للحديث عنهم كتاب (القصاص والمذكرين) •

#### ه \_ اللعب بالحيوانات:

والمقصود بالحيوانات ( الحمام ، والديكة ، والخيل ) أما النوع الاول فهو الحمام الذي يربى لشكله الجميل وقوة طيرانه وقد اعتنى به الهواة طوال الحكم العباسي وحتى العصر الحالي ، وكانت تربيته في البيوت هواية محببة لكثير من الناس تملأ عليهم فراغهم وتشعرهم بلذة خاصة ، وكان للحمام سوق في الجانب الشرقي من بغداد يتردد اليه أهل هذه الهواية للبيع أو الشراء ويبدو أنهم من الكثرة بحيث وصفوا ذات يوم بأنهم قد اجتمعوا يركب بعضهم معضليا ،

كما وان الطيور نالت أعجاب الخلفاء انفسهم فاستخدموها للمراسلسة

( لاسيما الزاجل ) وللتمتع بها ايضا فاقتنوا الجيد منها وحسنوا اجيالها وولع الناس بمهارشة الديكة والسمان والأكباش والقبح فأذا أرادوا المهارشة جاءوا باثنين من كل نوع وجعلوا الواحد مقابل الاخر فتبدأ هذه الحيوانات بالمهارشة فيجد الهواة عند ذلك متعة وقضاء للوقت ومن الهوايات المحببة الى كثير من الناس سباق الخيل الذي كان يحضره الخلفاء والامراء ويحضره الناس للفرهيسة و

أما الفروسية فكانت مطمح اظار الشباب أذ تستهوي قلوبهم لما فيها من الوان الشجاعة لذا مارسوا هذه الهواية واتخذوا لها زيا خاصا وتدربوا على استعمال السلاح كالضرب بالسيف أو الرمح أو الرمي عن القسي بالنبل وأدت براعة الشباب في استعمال السلاح الى استعدادهم للوقوف دفاعا عن بغداد ضد عصيان البساسيري سنة ٥٥٠هـ وأمام الجيش السلجوقي في سنة مهد / ١١٥٧م ، ١١٥٧م .

وأضافة الى أستعمالهم السلاح فأنهم كانوا يخرجون الى الصيد وأسلحتهم في ذلك متنوعة بحسب الحيوانات التي يريدون صيدها فأن كانوا قد خرجوا لصيد الطيور فأنهم يحملون معهم قسي البندق التي برع أهل بغداد في صناعتها • وكان البندق الذي يرمى عن القوس عبارة عن كرات صغيرة من الطين المدملق • وقد يسمى البندق بر (الجلاهق) ويسمى قوسه (قوس جلاهق) •

أما أذا خرجوا لصيد الأسود فأن أسلحتهم في ذلك لابد أن تكون. النبال بدلا من قسي البندق فاذا اصطاد شباب محلة من محال بغداد حيوانا من الضواري طافوا على بقية محال بغداد ليتبجعوا بذلك ويظهروا فروسيتهم وشجاعتهم وقد يتصدى لهم شباب المحلات الاخرى لمنعهم من المرور فتنشب معارك بين الطرفين •

وهكذا كانت هواية اللعب بالحيوانات واصطيادها حركة شعبية غير منظمة يجد فيها الشباب قتلا لفراغه ومجالا للتنفيس عن حيويته ونشاطه .

وأضافة الى الهوايات المار ذكرها والمجالس التي كانت تأخذ من اوقات فراغ الناس الساعات الطوال هناك وسائل اخرى مارسها الناس في مدن العراق المختلفة لملء الفراغ كزيارة الاضرحة وترب الاولياء والخروج الى المزارع في أوقات الربيع للنزهة وللتمتع بالخضرة والمياه الجارية .



## المصادر والمراجع

ابن الاثير : ابو الحسن علي بن ابي الكرم الشيباني ٦٣٠هـ / ١٢٢٣م ماريخ الكامل ــ القاهره ١٢٩٠هـ

آدم مس : العضارة الاسلاميه في الغرن الرابع الهجري ــ مطبعه لجنه الناليف والنرجمه والنشر ١٩٧٧ه / ١٩٥٧م

الاصفهاسي: أبو الفرج علي بن الحسين الاموي ٣٥٦ه / ٩٦٧م الاغاني ـ ط دار الكنب وط النقام ·

بدري محمد فهد : تاريخ العراق في العصر العباسي الاحير ــ مطبعة الارشاد ــ بغداد ١٩٧٣

العامة ببغداد في الفرن الخامس الهجري ... مطبعة الارشاد بعداد ١٩٦٧ العمامة ... مطبعة الحكومة ١٩٦٨

البغدادى : محمد بن الحسن ( الف كتابه سنة ٦٢٣هـ / ١٣٢٦م ) الطبيخ \_ مطبعة أم الربيعين الموصل ١٩٣٥هـ / ١٩٣٤م

بنيامين : التطيلى النباري الاندلسي ١١٥هـ / ١١٧٣ م رحلة بنيامين \_ مطبعة الشرقية \_ بغداد ١٩٤٥هـ / ١٩٤٥م

التنوخي : أبو على المحسن بن على القاضي ٣٨٤هـ / ٩٩٤م

نشوار المحاضرة وأخبار المذاكرة ، ج١ نشره مرجليوث القاهرة ١٩٢١ ، ج٢ نشر في مجلة المجمع العلمي بدمشق في مج ١٢ ، ١٣ ، ١٧ مطبعة الترقي ـ و ج٨ نشره المجمع المذكور بدمشق ١٣٤٨هـ / ١٩٣٠م .

التوحيدي : أبو حيان ٣٨٠هـ / ٩٩٠م الامتاع والمؤانسة ــ مطبعة لجنة النأليف والترجمة القاهرة ١٣٧٢هـ / ١٩٥٣م

حكاية أبي القاسم البغدادي \_ هيدلبرج ١٩٠٢

الجاحظ : أبو عثمان عمرو بن بحر ٥٥٥ه / ٨٦٩م البيان والتبيين ــ مطبعــة لجنــة التأليف والترجمة والنشر ١٣٨٠ ــ ١٣٨١هـ / ١٩٦٠ ــ ١٩٦١م ٠

رسالة في وصف العوام \_ في أثناء كتاب طراز المجالس للخفاجي \_ المط الم هممة ·

أبن جبير : أبو الحسين محمد بن أحمد الاندلسي ٦١٤هـ ١٢١٧م رحلة أبن جبير ــ ليدن ١٩٠٧م

أبن الجوزي: أبو الفرج عبدالرحمن بن علي ٥٩٧هـ / ١٢٠١م تلبيس ابليس أو نقد العلم والعلماء ـ ادارة الطباعة المنيرية \_ القاهرة القصاص والمذكرين ـ خط جامعة ليدن نحت رقم ٥٠٣

المنتظم في تاريخ الملوك والامم دائرة المعارف العثمانية ١٣٥٧ \_ ١١٥٩هـ الخطيب البغدادي : أبو بكر أحمد بن على ٤٦٣هـ / ١٠٧٠م

تأريخ بفداد او مدينة السلام \_ القاهرة ١٣٤٩هـ / ١٩٣١م

دوزي: رينهارد

المعجم المفصل باسماء الملابس عند العرب ـ دار الحرية ـ بغداد ١٣٩١هـ / ١٩٧١م

أبىن الساعي: تاج الدين أبو طالب على بن انجب البغدادي ٦٧٤هـ / ١٢٧٥ ـ ١٢٧٦م

الجامع المختصر ـ ج٩ مطبعة الكاثوليكية ، بغداد ١٣٥٣هـ / ١٩٣٤م نساء الخلفاء المسمى جهات الاثمة الخلفاء من الحرائر والاماء ـدار المعارف بمصـــــــر •

السامرائي: يونس أحمد ـ سـبامراء في ادب القـرن الثالث الهجري ، بغداد ١٩٦٨ ·

السام : الدكنور فيصل ١٩٨٣م

الدولة الحمدانية ـ مطبعة الايمان بغداد ١٩٧٠

الشابشتي . أبو الحسن علي بن محمد ٣٨٨ه / ٩٩٨ الشابشتي . الديارات \_ بغداد ١٩٥١م

الصابي : أبو الحسن هلال بن المحسن ٤٤٨هـ / ١٠٥٦م رسوم دار الخلافة ــ مطبعة العاني ــ بغداد ــ ١٣٨٣هـ / ١٩٦٤م

> الطبري : أبو جعفر محمد بن جرير ٣١٠هـ / ٩٢٣م ناريخ الامم والملوك ـ ليدن ـ ١٨٧٩ ـ ١٩٠١م

عبدالجبار ناجي : أمارة بني مزيد في الحلة \_ رسالة ماجستير \_ مطبوعة على الالة الكاتبة \_ مكتبة كلية الاداب

الغزالي : أبو حامد محمد بن محمد ٥٠٥ه / ١١١١م احياء علوم الدين \_ مطبعة مصطفى البابي الحلبي ١٣٥٨ه / ١٩٣٩م نهافت الفلاسفة \_ مطبعة الكاثوليكية بيروت \_ ١٩٦٢م

القفطي : جمال الدين أبو الحسن علي بن يوسف الشيباني ٦٤٦ه / ٢٤٨م تاريخ الحكماء ـ ليبزك ١٩٠٣٠

القلقشندي : أبو العباس أحمد ٨٢١هـ /١٤١٨م صبح الاعشى في صناعة الانشا ـ مطبعة الاميريـة ـ القاهرة ـ ١٩١٣ - ١٩١٧ م

الكازروني : ظهير الذين أبو الحسن علي بن محمد ٦٩٧هـ / ١٢٩٧م مقامه في قواعد بغداد في الدولة العباسية ـ بغداد ١٩٦٢م

مجهول : مناقب بغداد \_ مطبعة دار السلام \_ بغداد ١٣٤٢هـ

المسعودي : أبو الحسن على بن ابي الحسين ٣٤٦هـ / ٩٥٧م مروج الذهب ومعادن الجوهر في التاريخ ـ باريس ١٨٧٧م

ابن المعمار : أبو عبدالله محمد بن أبي الكرم البغدادي ٦٤٢هـ / ١٣٤٤م الفتوة \_ مطبعة شفيق \_ بغداد ١٩٥٨ \_ ١٩٦٠م ٠

آبن منظور : جمال الدين محمد بن مكرم ٧١١هـ / ١٣١١م لسان العرب ــ بيروت ١٣٧٤هـ ــ ١٣٧٦هـ أبن مهمندار: يزد جرد بن مهمندار (كان حيا في النصف الناني من القرن.
الثالث)
فضائل بغداد العراف مطبعة الارشاد مينداد ١٩٦٢
أبن النديم: محمد بن أسحاق (حوالي سنة ٢٧٨هم / ٢٨٨م)
الفهرست مطبعة الاستقامة القاهرة
الوشاء: أبو الطيب محمد بن أسحاق ٣٣٥هم / ٣٣٦م
الموشى أو الظرف والظرفاء ما القاهرة ٢٣٧١هم / ١٩٥٩م
ياقوت الحموي: شهاب الدين أبو عبدالله الرومي البغدادي ٢٦٦هم / ١٢٢٩م
معجم الادباء مطبعة هندية ما القاهرة ١٩٢٣م
معجم البلدان ملبعة الكاتب (بعد عام ١٨٥٤م / ١٩٨٩م)
البعقوبي: أحمد بن واضح الكاتب (بعد عام ١٨٥٤م / ١٩٨٩م)
البلدان ما النجف ١٨٧٧هم / ١٩٥٧م



الفصل الثالث

المرأة

د - واحدة مجيدالأطربي.

#### تمهيد

نظرة المجتمع الى المرأة

مما لاشك فيه ان المرأة في كل احوالها وظروفها مظهر من مظاهر الرقي في المجتمعات أو انحطاطها، ووجه من وجوه حضارتها، وان وضعها الاجتماعي وما يتصل به من تفصيلات تتعلق بالحجاب والزواج والتعليم ، وبالمكانة الاجتماعية والثقافية والاقتصادية ، وبمدى فاعلية الدور الذي تنهض به ، كل ذلك يعد من ضمن المؤشرات العامة التي تشير الى تكامل المستوى الحضاري لعصر من العصور او مجتمع من المجتمعات وتبقى النظرة المتخلفة الى المرأة في عصر بعينه ثغرة في جبين ذلك العصر ومنقصة في سفره ، بالرغم من ايراد الكثير من المبررات التى ادت الى تلك النظرة في حينها ،

ولا يخفى ان النظرة الى المرأة وليدة عوامل اجتماعية كثيرة ، ومؤثراث

بيئية معينة تعمل متضافرة على تلوين العرف والفيم والتقاليد فنتؤثر بدورها فى الموقف تجاه المرأة .

وكانت مكانه المرأة عند العرب خاضعة لتلك المؤثران ، الا أن المؤشرات العامة تسير الى أنها كانت عزيزة الجانب عالية القدر ذات شخصية ورأي وحرية ، رغم ما كان يسود بعض المجتمعات ويبدو في بعض الموافف ويؤكد ذلك ظهور عدد من النساء من ذوان الشأن منهن الشاعرة المجيدة والفارسة المحاربة والخطيبة المفوهة والسياسية البارعة والحكيمة المحنكة والطبيبية والكاهنة والمتنبئة .

وكثيرا ما تكون المرأة موضعا للفخر والمديح وقد تكون مدعاة للمهانة والهجاء فقد يفتخر احدهم بانه ابن فلانة التي شرفت ابنها وقومها بمتانة خلقها وشرف سيرتها وحصافة عقلها .

ولهذا رأينا ظاهرة التكنى بالام ، وقد ورد في كتب التأريخ والادب \_ والاخبار كثير من رجالات العرب وشعرائهم كانوا يتكنون باسماء امهاتهم فالمناذرة نسبوا الى امهم ( ماء السماء ) وعمرو بن المنذر ملك الحيرة كان يقال له ( عمرو بن هند ) •

والفت الكتب الكثيرة في رجالات العرب الذين نسبوا الى امهاتهم وهو ضرب من التأليف عالجه امام من الحمة الاخبار والانساب وراوية من رواة الشعر وهو محمد بن حبيب بن جعفر في كتاب ( من نسب الى امه من الشعراء) تناول فيه تسعة وتلاثين نناعرا من المنسوبين الى امهاتهم اكثرهم جاهليون •

ولابد لنا ان نفصل بين المرأة الحرة والمرأة الامة ، لان لكل منهما مكانة تنميزها عـن الاخرى •

فالمرأة الحرة محصنة محترمة يعترف الرجل باولادها ، أما المرأة السبية فهي احط منزلة وأقل قدرا ، ولدها هجين سواء كانت امه عربية أم غير عربية

وسواء كانت الام بنت رئيس شريف أم رجل من عامة الناس ، وربما كان السبب في ذلك ما يلحق السبية وقومها من عار الهزيمة والخذلان .

ولعلهذا هو الذي أدى عدم اعتراف الاباء باولاد ألاماء الا" ان يتفوق الهجين بشاعرية ار بفروسية أو بموقف مشهود محمود يدفع اباه ألى الاعتراف به كالذي حصل لعنترة بن شداد العبسي في ذوده عن عشير ته وقومه مما حمل اباه على تحريره من العبودية والسماح له بالتزوج من أبنة عمه ( وسنعرض في الصفحات اللاحقة للتطور الحاصل في هذا الموقف ) •

ولما كان العربي شديد العرص على شرف نسائه كثير الاعتداد بكرامتهن ولما كانت حياة الغزو والاقتتال الني سادت المجتمع في العصر الجاهلي كثيرا ما ما معرض هذا الشرف الى الامتهان نتيجة لسبي البنات واسرهن فقد شاعت عند بعض القبائل العربية عادة وأد البنات ساعة ولادتهن الامر الذي نهسى عنه القرآن الكريم بقوله تعالى ( واذا الموؤدة سئلت بأي ذنب قتلت ) أو قول تعالى مبينا كره الآباء لولادة البنات ( واذا بشر أحدهم بالانثى ظل وجهسه مسوداً وهو كظيم يتواري من القوم من سوء ما بشربه أيمسكه على هون أم يدسه في التراب ألا ساء ما يحكمون ) ه

وقد استمر هذا الموقف من البنات لدى البعض فترة طويلة بالرغم من أن الاسلام قد خفف كثيرا من غلواء هذه النظرة بالمثل الانسانية التي اكد عليها الا أن بعض الجذور الجاهلية بقيت ممتدة تخف حدتها احيانا وتشتد احيانا اخرى ، وقد ورد في كتب الاخبار والأدب مايشير الى ذلك ، قال الحسين (رضى ): ( والد بنت متعب ، ووالد بنتين مثقل ، ووالد ثلاث فعلى العباد أن يعينوه ) وقال الزهري : ( وكانوا لايرون على صاحب ثلاث صدقة ولاجهادا ) •

ورغم ذلك فان الكثير من الاباء كانوا يحبون بناتهم ويعتزون بهن ،

قيل أن عامر بن الظرب قال لصعصعة بن معاوية لما خطب اليه ابنه عسيرة (ياصعصعة: انك اتيت تشتري مني كبدي ، وارحم ولدي عندي ، والحسيب كفء الحسيب ، والزوج الصالح أب بعد أب ) •

وقال عتبة لابن اخيه عنمان بن عنبة وقد خطب اليه ابنته :

(مرحبا بابن لم الده ، اقرب قريب خطب الي احب حبيب ، قد زوجتكها وهي ألوط بقلبي ، فأكرمها يعذب على لساني ذكرك ، ولا تهنها فيصغر عندي قدرك ) .

ومن مظاهر حب الآباء لبناتهم انهم كانوا يحترمونهن ويستمعون الى مسورتهن ويعملون بها ٠٠ وقد ورد في السعر العربي الكئير من الانسعار الني تدل على ذلك ٠

وعلى كل حال فلابد ان تؤكد بأن المرأة عموما قد نعمت بظل الديسن الاسلامي بمنزلة محترمة ، حيث اعلى مكانتها واحاطها بسياج من الحماية وكفل لها حياة مرضية ورضية .

وكان الرسول (ص) المثل الاعلى في العطف على البنات ، كان يصلي وهو يحمل على عاتقه حفيدته امامة بنت ابنته (السيدة زينب) وكانيقبل ابنته (السيدة فاطمة) أذا قدم من سفره ، وله في وجوب اكرام البنت والعطف عليها احاديث شتى نذكر منها فوله (ص) ( من كانت له انتى فلم بئدها ، ولم يهنها ، ولم يؤثر ولده عليها ، ادخله الله الجنة ) .

أما في العصور اللاحقة فقد خضعت النظرة الى البنت لظروف وعوامل ادت الى ظهور المواقف باختلاف المستويات الاجتماعية والثقافية للأباء بالاضافة الى اختلاف المؤثرات السائدة في المجتمع بصورة عامه .

ولم يكن اعتبار الانثى ثقلا وهما وغلا في اعناق الاباء بمستحدثة في هذا

العصر في المجتسع العرافي • • انما هي غرة تفليدية بتجاوزها البعض ويتسامون عنها بالمخالفة وقد يلفه التيار التقليدي فللا يكاد يبتعد عنه وكتب الاخبار الادب مليئة بما يدل على اختلاف المواقف وتباينها •

. ونتصل بهذه النظرة ، السفقة على اباء البنات والعطف عليهم ومد أيادي العون والمساعدة اليهم لتربيتهن وتزويجهن ٠

فيل ان ابا جعفر المنصور أمر باعطاء بنان ابي زيد الست نلانين الف دينار لكل منهن وأمر بتزويجهن باكفاء ٠

على أن هناك من نهى عن انكار الاناث ودعا الى حبهن ورعايتهن وايق بأن منهن من تتفوق فتغدو مفخرة للاباء وذكرا حسنا ، قال الصاحب بسن عساد:

أياك أن تنكر الاناث فكم انشى غدن في فخارها ذكرا

ومثله ابن المقفع الذي بعث بكتاب الى صديق له يبارك ولادة ابنة له فقال ( بارك الله في الابنة المستفادة وجعلها لك زينا واجرى عليكم خيرا ، فلا تكرههن ، فانهن الامهات والاخوات والعمات والخالات ، ومنهن الباقيات الصالحات ورب غلام ساء اهله بعد مسرة ، ورب جارية فرحت اهلها بعد الساءتهم ) وتروي لنا كتب الاخبار والادب مواقف تصور الحب الخالص والعطف العميق ، كما مصمور احترام البنات وتقديس ارائهن والعمل بمسمور نهن ،

ولم تقتصر المواقف الايجابية تجاههن في المجتمع العرافي في العصر العباسي على مااوردناه وانما تعدمه لدى البعض وبخاصة ممن يستع بقسط وافر من الثقافة وحظ عال من المكانة الاجتماعية الى السرور البذي يستدعي التهنئة بميلادها أو التعزبة بوفاتها أو رثاءها بقصائد من ارق الشعر واصدقه

ولسنا في مجال التفصيل في هذا الموضوع ، وانما هي ملاحظات عامة توضح لنا اختلاف المواقف وتباين وجهات النظر .

ولانشك في وجود مثل هذا الاختلاف في أكثر المجتمعات وهو لايمنع على كل حال من أن تأخذ المرأة مكانها في المجتمع فيكون مابلغته من المستوى الاجتماعي والعلمي والثقافي مظهرا يحدد لنا موقعها من حضارة العرب ويكشف بالتالي عن حضارة العراق بكل جوانبها •

# المرأة في الحياة الاسرية والزوجية

لقد عني الدين الاسلامي بجملة من الامور التي من شأنها ان تحفظ كيان الاسرة وتمدها بالقدرة على الاستمرار وتقيها من التدهور والانحلال .

وكانت المرأة اهم عنصر من عناصر نجاحها ، فالام هي عماد الاسرة والركيزة الاساسية في بناء العائلة ، لذا اكد الرسول (ص) على حسن اختيار الزوجة من ذوات الدين والشرف والخلق والعمل الصالح ، ومن المنبت الحسن لان حسن الاختيار هو الاساس في تكوين الاسرة الصالحة قال (ص) اياكم وخضراء الدمن قيل : وما خضراء الدمن يارسول الله قال (المرأة الحسناء في المنبت السيء) .

وامتد ذلك الى ابناء العصر وظرتهم الى المرأة التي تختار للزواج فمن ذلك قول عثمان بن ابي العاص الثقفي وهو صحابي من اهل الطائف (يابني اني قد امجدتكم في امهاتكم واحسنت في مهنة اموالكم) ثم قال والناكت مغترس فلينظر امروء منكم حيث يضع غرسه والعرق السوء قلما ينجب ولو بعد حين) وقال غيره لبنيه: (احسنت اليكم قبل ان ولدتم وبعده ٠٠٠ قالوا كيف احسنت الينا قبل ولادتنا ؟ قال: لاني اتخذت امهاتكم من حيث لاتعابون به) ٠

وحرص الاسلام على ان تقوم الرابطة الزوجية (النواة الاولى) للاسرة والعلافات العائلية على المحبة والتعاون والتفاهم والانسجام، وحث على ذلك في حديته السريف (ص): (خيركم خيركم لاهله) أو (خير الرجال مسن امتى الذين لا يتطاولون على اهليهم ويحنون عليهم ولا يظلمونهم) .

وحث الاسلام الرجال على الزواج في آيات قرآنية كريمة واحاديث وافوال شريفة ، ولم ينرك المرأة في الاسرة تحت السلطان المطلق للرجل وانما تناول نظام الاسرة من نواح متعددة فاصلحه اصلاحا بينا ، واجاز الطلاق على بغض له علاجا لبعض الحالات الزوجية ، وحرصا على اقامة حياة الاسرة على اسس سليمة من الوجوه كافة ، حيث جعل العشرة الطيبة اساسا ضروريا لبماء الاسرة تطبيقا لقوله تعالى ( وعاشروهن بالمعروف فاذ كرهتموهن فعسى أن تكرهوا شيئا ويجعل الله فيه خيرا كثيرا ) •

فان استحالت الحياة الطبيعية بين الزوجين ( فامساك بمعروف او تسريح باحســـان ) •

وقد اجملت الحقوق الشرعبة للرجل في الاسرة بانه رب الاسرة والقائم بشؤونها والانفاق عليها ، وله الحقق في التزوج بواحدة الى اربع ضمن النيروط المعروفة في الاسلام كما اباح له حق الطلاق في ظروف معينة • أما حقوق المرأة وواجبانها فهي : حق المهر والنفقة والمعاملة الحسنة من قبل زوجها ، وحرية التصرف بمالها وحق طلب الطلاق عند الضرورة كما فرض عليها الامانة والطاعة والوفاء لزوجها •

واعتمدوا صفات وخصائص في الزوجة المثلى منها الحسب والشرف ومكارم الاخلاق اضافة الى المحاسن الجسمية المتعارفة وبالرغم من كثرة الزيجات من العشيرة والاقارب الا انهم كانوا يؤثرون الاغتراب • فالرسول (ص) يوصي باختيار الغريبات مخافة ضعف النسل (اغتربوا تضووا) وعمر

ابن الخطاب (رضى) ينظر الى قوم صغار الاجسام فيقول: مالكم صغرتم؟ فيقولون: قرب امهاتنا من ابائنا: فبقول: صدقتم، اغتربوا • • • فتزوجوا في البعداء فانجبوا •

الا ان بعضهم كان بالرغم من ذلك يؤثر بنات العم اذ يرون انهن اصبر على ريب الزمان ونبوة الخلق ، فقد ســئل بنو عبس : أي النساء وجدتهم أصبر ؟ قالوا : بنات المــم •

وقد استمتعت المرأة العربية بحريتها في اختيار زوجها فلم تكن تقســر على زوج لا ترتضيه أو تزوج بغير مشورة .

وجعلوا للمرأة مهرا اوصداقا ، ونهوا الاولياء عن الاستنتار به ، ونهى الاسلام عن المغالاة فيه لئلا يكون عاملا في الزهد بالزواج أو الانصراف عنه ، والزواج عادة يكون بالحرائر ، وحدد الشرع شروطا للحر الذي يريد التزوج من امة ، وتقضي بأن لايكون متزوجا بحرة والا يكون لديه من المال مايكفي لصداق الحرة وان يخشى عليه من التهور في حياة المجون ، الا انه يحق للرجل ان يحرر امته أم الولد ليتزوجها زواجا شرعيا رفعا من شأنها وشأن اولاده منها فتتمتع بجميع الحقوق الخاصة بالزوجان الحرائر ، كالذي حصل مع الخيزران حينما اعتقها المهدي فخرجت الى مكة وعادت منها فتزوجها .

وكانوا يعقدون في المهر والزواج احتفالات خاصة فينحرون الذبائح ويقيمون الولائم ويسمرون الليل غناء وعزفا ورقصا .

وتزود الفتاة حينما تزف الى بيت زوجها بشيء من الهدايا والحلى كما تزود ببعض الوصايا والتوجيهات التي توضح لها سبيل المعاشرة وحسس التكيف للحياة الجديدة وفي الادب العربي الكثير من تلك الوصايا التي استمر التأكيد عليها في العصر الاسلامي وحتى عصرنا الحاضر لانها يمكن ان تعد دليلا للفتاة في حياتها الزوجية ومظهرا من مظاهر الحضارة العربية يكشف لنا

عن بعد نظر المرأة ومدى ادراكها للجوانب الصحية والاجتماعية والاقتصادية والنفسية لمعاشرة الزوج • فمن وصايا الامهات ما اوصت به أم ابنتها حينما زفت الى زوجها : • .

(أي بنية: انك فارقت بيتك الذي منه خرجت، وعشك الذي فيه درجت الى رجل لم تعرفيه، وقرين لم تألفيه فكوني له امة يكن لك عبدا واحفظي له خصالا عشرا يكن ذخرا ، أما الاولى والثانية فالخضوع له بالقناعة وحق السمع والطاعة ، وأما التالثة والرابعة فالنفقد لموضع عينه وانقه ، فلاتقع عينه منك على قبيح ولا يتم انفه منك الا اطيب ريح ، واما الخامسة والسادسة فالتفقد لموقت منامه وطعامه ، فان تواتر الجوع ملهبة ، وتنغيص النوم مغضبة ، واما السابعة والثامنة ، فالاحتراس بماله والارعاء على حشمه وعياله ، وملاك الامر في المال حسن التدبير ، واما التاسعة والعاشرة فلا تعصي له امرا ولا تفشي له سرا ، فانك ان خالفت امره او غرت صدره وان افسيت سره لم تأمني غدره ، ثم إياك والفرح بين يديه أذا كان مهتما ، والكابة بين يديه أذا كان فرحا ) ،

وفي هذه الوصية قوام السعادة الزوجية على مر العصور لان الام تريد ابنتها على طاعة زوجها والعناية بنظافتها ومراعاة راحت في منامه وطعامه وان تقصد في نفقاتها وتربي اولادها وتحسن معاشرة عائلته وان تصون اسراره وتشاركه في السراء والضراء وهي قمة الوعي النفسي والحضاري •

وفد حظيت الزوجة في أكثر الاحيان عند الزوج بالحب والاعزاز وفي كتب الادب العربي اشارات كثيرة الى حب الازواج زوجاتهم • تغزلوا بهن وعددوا محاسنهن الخلقية والجسمية واشتاقوا اليهن في الحل والترحال، الا أن من المفيد ان نبين أن مابين ايدينا من تلك الاشارات لم تستطع الكشف عن استمرار جذوه العاطفة الجياشة القوية من الحب والاخلاص التي كانت تربط بين الزوج وزوجته في العصور الاسلامية الاولى •

فقد تأثرت صورة الزوجة والزواج بالتيارات والمؤثرات الاجتماعية فنتج عن ذلك تباين في المواقف نتيجة لتوسع الفتوحات العربية في العصر الاموي ثم مافتئت تقوى وتشتد كلما تقدمنا في العصر العباسي فقد ظهر موقف جديد وتجلت نظرة اخرى ترى في الزواج عبئا ثقيلا وهما مستديما •

وقد بدت اثار هذين الموقفين المتباينين في اقوالهم واشعارهم واخبارهم ، فهناك اشارات كثيرة الى تفضيل التزوج بالحرائر على التسرى بالجواري ننقل منها قول بعضهم : ( لا تغترس من تداولتها ايدي النخاسين ووقع ثمنها في الموازين ) أو قولهم : ( لاخير في بنات الكفر وفد نودي عليهن في الاسوان ومرت عليهم ايدي الفساق ) •

وقال الشاعر يحث على التزوج من الحرائر ونبذ الجواري:

اذا لم يكن في منزل المرء حرة راى خللا فيما يولي الولائد

فلا يتخذ منهن حر قعيدة فهن لكعمر الله شر القعائد

أما اولئك الذين كانوا يرون الزواج غلا ووثاقا وعبئا فقد كانت دوافعهم الى ذلك متعددة نستفيدها مما بين ايدينا من نصوص ، فمن الدوافع التي تصرفهم عن الزواج المهر الغالي الذي كان يرهق كاهل طالب الزواج ، ومنها التخفف من صعوبة توفير اسباب المعيشة للعيال .

وللزواج في المجتمع العراقي مراسيم معينة تبدأ عادة بالخطبة وتنتهي بالزفاف ، فقد كان الرجل اذا أراد الزواج قام بتكليف أحدى قريباته أو معارفم لتختار له فتاة جميلة صالحة وقد يكلف دلالة لتقوم بهذه المهمة .

ولا يمكن للرجل ان يرى عروسه في اكثر الاحوال الا بعد الزفاف وذلك بسبب الحجاب الذي فرض على المرأة والذي سنتناول دراسته بشيء من التفصيل •

وكان لابد من اخذ موافقة البنت على زواجها ، وتجهز العروس قبل العرس بالمال الذي قدمه العريس مهرا ، وقد يتولى ابوها تجهيزها ، او يقدم لها بعض الهدايا والحلى الذهبية والملابس والمفروشات .

وتجلى العروس استعدادا للزفاف وتزين باجمل الملابس واحلى الحلى فان لم تكن من الموسرين استعار لها اهلها الملابس والحلمي من الاقمارب والمعارف ليكون مظهرها لائقها •

وتقام للاعراس حفلات في دار العريس تقدم فيها الاطعمة الشهية والاشربة المتنوعة ، ونعقد فيها مجالس الرقص والغناء حيث يؤتى بالمغنين والمغنيات الغرض .

وتتفاوت مستويات الاحتفالات بين الفخامة والبساطة تبعا للمستوى الاقتصادي والاجتماعي وتختلف الهدايا التي تقدم للعروس بما يتفق وامكانيات العريس أواهل العروس •

واجاز السرع الاسلامي للرجل أن يجمع بين اربع زوجات ٥٠ وقد يعصل هذا بالفعل ، الا أنه كما يبدو كان في المجتمع البغدادي في العصر العباسي أقل مما كان عليه في العصور السابقة ، فمن الظواهر الاجتماعية التي بدت الحث على الاكتفاء بزوجة واحدة ٠ جاء في المقامة المضرية للهمداني قوله على لسان احد تجار بعداد عن زوجته (ولورأيت الدخان وقد غير ذلك الوجه الجميل ، واثر في ذلك الخد الصقيل لرأيت منظرا تحار فيه العيون ، وانا اعشقها لانها تعشقني ، ومن سعادة المرء ان يرزق المساعدة من حليلته ، وان سبعد بظعينته ) ٠

وربما كان دافعهم الى ذلك الحرص على العبش الهادى، وتفادى المشاكل التي تحدث عادة بين الضرائر ،

ومن الصور الاجتماعية التي تجلت في المجتمع البغدادي في ذلك العصر

عدم الرغبة في التزوج بالارملة ، وقد لاحظ الجاحظ هذه الظاهرة واستغرب من ابناء عصره أنهم صاروا يعافون المرأة الحرة اذا فارقت زوجاً واحدا، ويلزمون من خطبها العسار ويلحق و به اللسوم ويعيرونه ، بينمسا كانوا في العصور الاسلامية الاولى ( لا يسرون بأسا بان تنقل المرأة الى عدة ازواج لا ينقلها عن ذلك الا الموت مادام الرجال يريدونها ويعتبرون معاودة المرأة للزواج بعد ان تمضي عدة وفاة زوجها او عده طلاقها آمرا طبيعيا لاينكره احد ) •

فقد كان هناك عدد من عقائل المسلمين وسيدات المجتمع ممن عرف ن بالجمال والخلق ورجاحة العقل وجزالة الرأي قد تزوجن من سادات المسلمين وسراتهم منهن : (عاتكة بنت زيد بن عمرو) التي نزوجها عبد الله بن ابي بكر الصديق (رض) نم عمر بن الخطاب (رض) ثم الزبير بن العوام ، شم تزوجها الحسين بن علي بن ابي طالب (رض) ثم تأيمت بعده فكان عبد الله بن عمر يقول : من اراد الشهادة فليتزوج بعاتكة .

وعائشة بنت طلحة التي تزوجها اربعة من سادات العـــرب والمسلمين، واسماء بنت عميس التي تزوجها جعفـر بن ابي طالب فلما قتل عنها تزوجها ابو بكر (رض) فلما مات تزوجها على بن ابى طالب (رض).

ولانشك في ان للظروف الاجتماعية اثرها في كلتا الحالتين ، ففي صدر الاسلام كانت الحروب والفتوحات الاسلامية كثيرا ماتعرض الازواج الى الاستشهاد ولهذا كانت معاودة زواج الارامل أمرا طبيعيا تفرضه الظروف .

ويرد الطلاق في الحياة الزوجية احيانا ، وقد تعدت الدوافع السى ذلك ، فقد تكون عبثاً وتحللا مسن ذلك ، فقد تكون عبثاً وتحللا مسن فيود الزوجية ، وقد تكون رغبة في التمتع بالصبا والجمال بعد نضوب ماء الصبا في الزوجة وتلاشي معالم الجمال على مرالسنين فقد عاتبت امرأة زوجها

وكان فد طلقها بقولها: ( ابعد صحبة خمسين سنة ؟ ) فقال لها ( مالك عندما ذنب غيرها ) ٠

## الحجاب

اشار الجاحظ الى اباحة الاختلاط عند العرب في العصور السابقة ( فلم بكن بين رجال العرب ونسائها حجاب ، وكانوا يرضون مع سقوط الحجاب بنظرة الفلتة وبلحظة الخلسة دون ان يجتمعوا على الحديث والمسامرة ويزدوجوا في المناسمة والمشافعة ، ويسمى المولع بذلك من الرجال بالزير المسنق من الزيارة ، وكل ذلك بعين الاولياء وحضور الازواج ، لاينكرون ماليس بمكر أذا امنوا المنكر ) .

ويضرب الجاحظ لذلك مثلا ببثينة وصاحبها جميل ، أنه لما استعظم اخوها مخالطتها جميلا ومحادثتها اياه ، وشكا ذلك البي زوجها ، كمنا لجميل عند اتيانه بثينة ليقتلاه ، فلما دنيا منهما وسمعاه يقول ممتحنا اياها (هلك فيما يكون بين الرجال والنساء فيما يشفي غليل العشق ويطفيء ثائرة الشوق ؟ قالت : لا ، قال : ولم ؟ قالت : ان الحب اذا نكح فسد ، فأخرج جميل سيفا كان قد أخفاه تحت ثوبه فقال : اما والله لو انعمت لي لملاته منك ٠٠٠ فلما سمعا ذلك منه وثقا به وركنا الى عفافه وانصرفا عن قتله واباحاه النظر والمحادثة ،

وقال الجاحظ فلم يزل الرجال يتحدثون مع النساء في الجاهلية والاسلام حتى ضرب الحجاب على نساء النبي (ص) خاصة .

والملاحظ فيما سبق من النصوص ان المحادثة والمخالطة من الامور المقبولة عند العرب ، سيما في البادية وقد تحقق في كثير من الاخبار ان المرأة كانت تغشى مجامع الرجال ، وتخطب وتنشد الشعر ، وتحرض على القتال ، وتقاتل وتخدم الجرحى ، وهذا يستدعي بلا شك ان تكون مكشوفة الوجه ،

الا انه لا يعنب انتفاء وجبود الحجاب عند بعض القبائل أو الاشخاص أو في المدن والحواضر اسوة بما كان شائعا منذ القدم عند بابل واشور وفارس، والروم والهند وقد ذكرت كتب الاخبار والادب اشارات الى ذلك ، قال توبة في ليلى واشار الى حجابها:

وكنت أذا ماجئت ليلى تبرقعت فقد رابني منها الغداة سفورها وقال صخرفي اخته الخنساء منسيرا الى عادة من عادات النساء في تمزيق البراقم والخمر في حالات الجزع في المصائب:

ولو هلكت خرقت خمارها واتخذت من شعر صدارها

ويؤيد ذلك مانراه في كتب السنة والفقه في البحث عما يجوز رؤيته من المخطوبة ، ففي الحديث الذي روي عن محمد بن سلمة دليل على الحجاب قال : (خطبت امرأة فجعلت اتخبأ لها حتى نظرت اليها في نخل لها ، فقيل له اتفعل هذا وائت صاحب رسول الله (ص) ؟ فقال : سمعت رسول الله (ص) يقول (أذا التى الله في قلب امرى، خطبة امرأة فلا بأس ان ينظر اليها) .

ويسمح للنساء المسنات بمخالطة الرجال سافرات ، وتسمى المرأة حينذاك ( برزة ) وممن عرفن بذلك ( أم الدرداء ) فكانت تجلس للصلاة في صفوف الرجال وتحب مجالسة العلماء ٥٠ وكذلك ( خولة بنت منظور ) : ( فلما اسنت كشفت عن قناعها وبرزت للرجال وصارت تجالسهم ) ٠

وفصل الاسلام في أمر الحجاب قال تعالى ( وقــل للمؤمنات يغضضن من ابصارهن ويحفظن فروجهن ، ولا يبدين زينتهن الا ماظهر منها ، وليضربن يخمرهن على جيوبهن ولا يبدين زينتهن الا لبعولتهن ) .

وبذلك حرم على المرأة المسلمة ان تكشف عن مواضع زينتها لغير المحارم

الا ماظهر كالوجه والكف لان في اخفائها تضييقا وحرجا ، وذلك درءا للفتنة ووفاية من النزوات .

ولهذا رأينا حرص الامة على التنب بالحرة وهو امر يصوره الامام مالك انه بلغه ان امة كانت لعبدالله بن عمر بن الخطاب رآها عمر (رض) وقد تهيأت بهيئة الحرائر ٥٠ فدخل على ابنته حفصة فقال: الم ارجارية اخيك تجوس الناس وقد تهيأت بهيئة الحرائر ؟ وانكر ذلك على الوضع لم يعدم وجود البعض من المسلمات كانت تسمقر كعائشة بنت طلحة التميي كانت لا تستر وجهها من احد وسكينة بنت الحسين التي كانت تجالس الجلمة من الرجال والادباء ٠ وقد اشرفت (هند بنت النعمان بن بشير) على وفد عند زوجها وهي سافر وكذلك كانت تسفر امرأة عبدالملك بن مروان ٠

وربما كان السفور مباحا لبعض علية القوم ، وهــذا يعني بالضرورة اباحته لدى البعض من عامة الناس وهو على كل حال خاضع كما يبدو لمستواهم الثقافي والاجتماعــى •

وتشددوا في حجب المرأة ومنعها من الاختلاط كلما بعدوا عن عصر النبوة واختلفت اراؤهم في ذلك ، فمنهم من انكر منع مارخص به الرسول من الخروج للمساجد ومنهم من اجاز ذلك جريا على قاعدة (تتبدل الاحكام بتبدل الزمان) وايد ابن عمر مرة رأيه بالحديث (لاتمنعوا اماء الله من مساجد الله) فقال بعض ولده: بلى والله لنمنعهن ، فضربه وغضب عليه ، وقال: تسمعني اقول قال رسول الله (ص) وتقول بلى ؟ \* \* \* وقد ذين الغزالي هذه الحادثة بقوله ( انما استجرأ ولده على المخالفة لعلمه بتغير الزمان ) \*

وروى ان الزبير بن العوام شق عليه خــروج امرأته الـــىالمسجد ليلا، وكره ان يمنعها، فكمن لها في موضع مظلم في الطريـــق، فلما مرت وضـــع

يده على طرف من جسدها ، فكرت راجعة ، وسبقها الزبير الى الدار ، فلما دخلت عليه تسبّح قال لها : ماردك عن وجهك ، قالت كنا نخـــرج والناس ناس أما اليوم فلا ، وتركت طلب المسـجد .

وهكذا كان التضييق على المرآة في فرض الحجاب ومنع الاختلاط والعذر منه واقعا تحت تأثير المجتمع ، وكلما زاد تحللا ، كلما كثرت عفتها فتنددوا في الحجاب واكدوه .

ونشط الفقهاء في الاجتهاد بمنع المرأة من الخروج من بيتها وتأكد ذلك في المجتمع العراقي منذ ان اصدر المتوكل والقادر بالله العباسي امرهما بمنع النساء من الصلاة في المساجد ومخالطة الرجال في المحافل والمجتمعات .

وكانوا يغارون ويخشون على الحرائر اكثر من غيرتهم وخشيتهم على الجواري ويحجبون الحرة ويشددون في حجبها ، ويحرصون عليها ان تظن يها الظنون وان تكون من المبتذلات بالخروج من الدار .

فقد ذكر ابو عمر القاضي محمد بن يوسف بن يعقوب الازدى ( وهو ثقه ، فاضل توفي سنة ٣٦٠ هـ/ ٩٣٢م انه كان مرة عند التاجر ابي عبدالله الجصاص وكان في صحنه سرادق مضروب ، وبينما كانوا يتحدثون اذا بصرير نعل من خلف السرادق فصاح ابن الجصاص : ياغلام جئني بمن مشت خلف السرادق ، فاخرجت الينا جارية سوداء فقال : ماكنت تعملين هاهنا ؟ قالت : جئت الى الخادم لاعرفه اني قد فرغت من الطبخ واستأذن في تقديمه فقال : انصرفي لشأنك، قال : فعلمت انه أنما اراد أن يعرفني ان ذلك الوطء وطء سوداء مبتذلة ، وأنها ليست من حرمه ولا ممن يصونه ، فيزيل عني ان اظن به مثل ذلك في حرمه .

ولم يقتصر الحجب على الحرائر فقط ، وانما تعداهن الى الكثير من جواري القصور والبيوات ، فكان الخروج ممنوعاً على حريم الخلفاء والامراء

والوجهاء الاعلى القهرمانات اللائي يسسح لهن بالدخول والخروج لقضاء الحاجات ، ولهذا رأينا احدى مملوكات السيدة أم المقتدر حينما اشتهن رؤية الناس ، سعت اليها حتى جعلتها قهرمانة .

وبلغ الامر بعزل النساء عن الرجال وعدم اباحة الاختلاط انهم كانوا اذا اقاموا حفلة عرس أو ختان وحضرها الغرباء لجأت النساء الى مكان منعزل أو صعدن فوق السطوح للتفرج على سير الحفلة فينظرن من حيث لا يراهن أحد .

وأذا دخل غريب الى أحدى الدور سارعت النساء الى وضع خمارهن أو تغطية وجوههن •

وفي عام ٣٢٣هـ / ٩٣٤م قام الحنابلة بمطاردة المنكر في بغداد وصاروا يعترضون في امور كثيرة وفي مشي الرجال مع النساء والصبيان، فأذا رأوا ذلك سألوا الرجل عن الذي معه من هو ، فأخبرهم والاضربوه وحملوه الى صاحب الشرطة حتى ارهجوا بغداد .

ولم يكتف المحتسب في عام (٥٠٠هـ/١١٨٠م) بذلك بل اصدر أمره بمنع الزوجين من الوقوف في طريق خال من المارة ، كما منع النساء من العبور مع الرجال في الزوارق وأمر بالفصل بينهما •

وربما كان حضور مجالس الوعظ واداء صلاة التراويح السبيل المسموح به للنساء ، وقد اشارت الاخبار الى أن عدد النساء اللائمي حضرن لاستماع أحد الوعاظ في المدرسة النظامية ببغداد قدر بثلاثين الف امرأة ، وقد يكون في هذا الرقم شيء من المبالغة الا أنه يدل على كل حال على كثرة النساء اللائمي كن يحضرن للوعظ ، ويبدو أن النساء كن يخرجن للتفرج ليلا باعداد كبيرة لذلك أمر الخليفة المحتسب ان ينهي النساء عن الخروج ليلا ،

# ثقافة المرأة

لم تخل العصور العربية قبل الاسلام من ذكر عدد من النساء الفضليات اللائي تميزن في جوانب معينة من العلم والمعرفة •

وبالرغم من أن الامية كانت تسود المجتمع العربي قبل حلول الاسلام حتى أن مكة لم يكن فيها أكثر من سبعة عشر رجلا يقرأون ويكتبون ، كان بعض النساء يعرفن القراءة والكتابة وبعضهن يعلمنها ، منهن فاطمة بنت مر الخثعمية ، كانت قد قرأت الكتب في الجاهلية ، ومنهن الشفاء بنت عبدالله ابن عبد شمس القرشية كانت تكتب وترقي، وقد قدمت على النبي قبل الهجرة فقال لها : ( ماعليك أن تعلمي حفصة رقية النملة كما علمتها الكتابة ) .

فكانت حفصة وأم كلثوم من زوجات النبي تكتبان ، وكانت عائشة وأم سلمة تقرآن المصحف ولا تكتبان •

وقد تجلت القدرات والمواهب النسائية في كثير من المعارف التي كانت تكتسب بالسماع والممارسة كالخطابة والشعر والحنكم والفراسة والطب والانواء والفلك والرواية • نذكر منها: السيدة عائشة ( رض ) والسيدة فاطمة (رض) والشاعرة ليلى الاخيلية ، وزينب طبيبة بنى اود وتماضر بنت الشريد وعائشة بنت طلحة وسكينة بنت الحسين (رض) •

ثم كان العصر العباسي عصر الازدهار الحضاري الذي شمل المرافق الحيوية في المجتمع كافة من وكان نصيب الثقافة والاداب في التقدم والازدهار عظيما حتى صار الناس يقدرون الاشخاص بمقدار نصيبهم من العلوم والاداب وفالت المرأة قسمطا جيدا من ذلك التقدم لتساير تيار العصر فاستطاعت رغم ما فرض عليها من حجر وحجاب في اكثر الاحوال ان

تثبت جدارة واستحقاقا وان تتبوأ منزلة ثقافية لايستهان بها ، لقد كان لابد للفتاة كحد ادنى من التعلم ان تلقن مبادىء الدبن وبعض الفنون المنزلية لتكون على بينة من امور الدين وامور الدنيا ، اما بنات السراة والاغنياء فقد نجاوزن ذلك الى تعلم القراءة والكتابة والموسيقى والاداب الاجتماعية والوقوف على أسرار اللغة والمنطق وقرض الشعر ، وكانوا يستعينون على تعليم البنات بالنساء المتخصصات ويشتد الاقبال عليهن وبخاصة المدرسات اللائي يثبتن جدارة ويتميزن بمتانة الخلق وبالعلم والادب ،

ولم يقتصر دور المرأة في هذا العصر على كونها طالبة ، فقد كانت احيانا من الاسات ذة المعتمدين، فقد ترجم الخطيب البغدادي (ت ٤٦٣هـ/١٠٠٩) في تاريخ بغداد لاثنتين وثلاثين من النساء من اهل بغداد المذكورات بالفضل ورواية العلم ، مبتدئا بالخيزران المتوفاة سنة ١٧٨ هـ /١٠٩٧ ، ومنتهيا بخديجة بنت محمد الشاهجانية المتوفاة سنة ٢٠٤ هـ /١٠٦٧م ، وقد ذكر لكل منهن ماثرها الاجتماعية والعلمية والادبية ، وذكر بعض اساتذتهن وطلابهن ممن اخذ عنهن من العلماء المعروفين كما ان في وفيات الاعيان والوافي بالوفيات والمنتظم لابن الجوزي ونشوار المحاضرة للتنوخي ومرآة الجنان لليافعي ونزهة البحاساء للسيوطي ونساء الخلفاء لابن الساعي أشارات كثيرة الى عدد من البحاساء العالمات ، وان في الورقة لابن الجراح وطبقات السحراء لابن المعتز والاغاني لأبي الفرج الاصفهاني ومعجم الادباء للمرزباني وغيرها ذكر لعدد من الأديبات والشاعرات اثبتن جدارة واستحقاقا في ان تدون اسماؤهسن وتذكر اخبارهن واشعارهن واشعارهن و

ويمكننا حصر العلوم التي تميزت بها المرأة في ثلاثة مجالات اساسية هي : العلوم الدينية وما يتصل يها من حديث وفقه، الادب والشعر ثم الموسيقى والفناء ، ممن تميزن بالعلوم الدينية السيدة أم عمر الثقفية وهيي

محدنة معروفة روى عنها كثير من الاعلام المشهورين منهم احمد بن حنبل (ت٢١٦هـ/٥٥٥م) والسيدة زينب بنت سليمان الهاشمية (ت٢١٨هـ/٢٨٩م) وكانت من افضل النساء ومن ربات النفوذ والسلطان والعقل والرأي والفصاحة حدثت عن ابيها سليمان وروى عنها كثير ممن اشتهر بالحديث ، وعبدة بنت عبدالرحمن أم احمد الانصارية وكانت محدثة ذات دين وفصاحة حدثت عن ابيها وروى عنها محمد بن مخلد الدوري العظار (ت٢٣١هـ/٢٤٩م) وسمانة بنت حمدان الانبارية وكانت محدثة روى عنها ابو بكر السافعي وابو القاسم الطبراني ، وامة الواحدة بنت القاضي المحاملي واسمها ستيتة ، حفظت القرآن والفقه على مذهب الشافعي ، والفرائض وحسابها والنحو وغير ذلك من العلوم وكانت تفتي وكتب عنها الحديث (٣٧٧هـ/٩٨٧) ،

واستمر عدد من فضليات النساء يترأس الحلقات الدراسية ويمنحن الاجازات العلمية لعدد من علماء العصر وادبائه حتى نهاية العصر العباسيي فقد كانت (فاطمة بنت الامام احمد الرفاعي) (ت٩٠٦هـ/١٢١٢م) التي نشأت في العراق تدرس في مجلس خاص بها ، واخذ عنها عدد من رجال العصر ونقلوا عنها وزينب بنت الشعري (ت٥١٦هـ/١٢١٨م) التي ادركت جماعة جماعة من العلماء واخذت عنهم رواية واجازة وقال فيها ابن خلكان : (ولنا منها اجازة سنة ٦١٠هـ/١٢١٩م) ٠

وهناك من الاعلام النسائية في قصور الخلافة ممن عرف نصبهن للاداب والعلوم ، فقد تثقفت الخيزران زوجة المهدي ثقافة جعلتها عاملا من عوامل نشاط الحركة الادبية والعلمية في قصر الخلافة ، تقابل العلماء وتناظرهم ، ويفد اليها الشعراء من شتى الاصقاع ، وكانت تحض المهدي على تشسييد دور العلم

ومكافأة الموهوبين ، وانشات اولادها على حب العلم والعلماء والادب والادباء .

والسيدة زبيدة التي اوتيت من العفل والعلم ما اهلها لان يجعلها المجاحظ خلال حديثه عن مآثر الرشيد وعظمته ضمن الامور التي اتيحت للرشيد مما لم يتح لغيره ، وعرفت عنها قدرتها على النظم والكتابة ، وقد اثرت عنها اشعار معروفة ورسائل وتوقيعات ووصايا تدل على القدرة البارعة والموهبة الفذة ، ومما يدل على براعة السيدة زبيدة في الجواب وسرعة البديهة ماذكره الجهشياري اذ قال: ( دخل الرشيد على ام جعفر ( زبيدة ) فقال لها قد تهتك كاتبك سعدان فاعزليه ، قالت: وبأي شيء تهتك ؟ • قال: بالمرافق والرشاحي على الشاعر:

صب في قنديل سعدا ن مع التسليم زيتا وقناديل بنيله قبل ان تحفى الكميتا

فقالت له: وقد قال النساعر في كاتبك ابي صالح أشنع من هذا ، فقال: وما قالت: قــــال:

قنديل سعدان على ضوئه فرج لقنديل ابي صالح تراه في مجلسه اخوصا من لمحه للدرهم اللائر فقال لها: كذب على كاتبى وكاتبك .

ويذكر ان الخليفة المأمون عندما تسلم رسالة من السيدة زبيدة تهنئه فيها بالخلافة بعد مقتل ولدها الامين ، قال بعد ان قرأها واطلع على ما فيها مسن بعد نظر وبلاغة وتعقل : ( ما تلد النساء مثل هذه ، فماذا ابقت في هذا الكلام لبلغساء الرجسال ؟) •

وتذكر علية بنت المهدي فيالادب والغناء والشعر فكانت الىجمالها تجمع

بين الذكاء والصوت الحسن والصنعة الموسيقية واستطاعت ان تتخطى الاغراض التي الفت الحرائر القول فيها من رثاء ومديح الى الغزل وصارت تسن احكام الحب وتستخلص خباياه ، مما يدل على تطور روح العصر وتبدل المقاييسسس العامسة ، قالت :

بني الحب على الجور فلو انصف المحبوب فيه لسمج ليس يستحسن في حكم الهوى عاشق يحسن تأليف الحجم وقليل الحب صرفا خالصاً هـو خير من كثير قد مزج

اما ليلى بنت طريف الفارسة الشاعرة التي عرفها العصر العباسي تدخل الحروب لابسة عدتها وتحمل على الجيوش بعد ان قتل اخوها الوليد بن طريف فلم تكن باقل شاعرية ممن سبق ذكرهن من الحرائر ولعل اشهر قصيدة لها قولها في رئساء اخيهسسا:

فياشجر الخابور مالك مورقا كأنك لم تجزع على ابن طريف

وغير ما ذكرنا من النساء المبارزات كثير مما يدل على ثقافة المرأة وسعة اطلاعها في المجتمع العراقي في العصر العباسي ٠

وكان للجواري نصيب واسع في هذا المجال فقد حرص العباسيون على ان لا تستأثر ابصارهم بالجمال المحسوس فقط وانما كانوا يريدون اشراك ارواحهم في الاستمتاع بالكمال الفني والادبي فصارت الجارية لاتحسن عندهم لمجرد حسنها وفتنتها ورخامة صوتها ورشاقة قدها وجمال رقصها ، ولكنهم ارادوا فيها حلاوة في الحديث وبراعة في المنطق وذكاء في الاجابة وقدرة في الشعر الى غير ذلك من اداب المجالسة والمناظرة والمفاكهة ٠٠٠ ولن يجتمع مثل هذا في جارية الا بالثقافة والتدريب والتعليم ٠

وكان اصحاب هؤلاء الجميلات المثقفات من الجواري يفخرون بهن وبما

يتفردن به من النفائس والطرف ويأذنون لهن حينا بالظهور على الاصدقاء او يضربون بينهن وبين اصدقائهم حجبا فيجلسن وراءها يغنين ، او يختلطن بهم ويتجاذبن معهم الحديث فيناشدون الشعر ويتسامرون بالقصص والاخبار .

وعن (نبت) جارية المعتمد على الله انها عرضت عليه فامتحنها في الغناء والكتابة فرضي بما ظهر له من امرها ، ثم قال لبعض الشعراء قارضها . • بل لقد كانوا احيانا يشترون الجارية ومالهم فيها من اربة غير الشعر •

واذا ماأرادوا وصف الجارية ذهبوا في وصفها كل مذهب فقالوا في وصف عريب (كانت عريب مغنية محسنة وشاعرة صالحة الشعر وكانت مليحة الخط والمذهب في الكلام، ونهاية في الحسن والظرف وحسن الصورة، وجودة الضرب، واتقان الصنعة والمعرفة بالنغم والاوتار والرواية للشعر والادب وبلغ من براعتها في الغناء والصنعة انه كان لغنائها ديوان مفرد من شعرها والصنعة فيه لها) .

وقيل في وصف عنان الشاعرة: (وكانت صفراء جميلة الوجه شكلة مليحة الادب والشعر سريعة البديهة ، وكان فحول الشعراء يجالسونها ويعارضونها فتنتصف منهم) • كما قيل في فضل انها كانت تجلس في مجلس المتوكل على كرسي تعارض الشعراء ، وانها كانت من احسن الناس خطا وافصحهم كلاما وابلغهم في مخاطبة واثبتهم في محاورة •

ولم تقتصر ثقافة المرأة على الجوانب الاجتماعية والدينية والادبيسة والفنية فقد عرف للمرأة في المجتمع العراقي في العصر العباسي مساهمات سياسية منها ما يتصل بالمشاركة في المواقف والاعداد كالذي حصل في التهيئة للثورة العباسية فقد ترددت بعض الاسماء في الاخبار مشاركات في المواقف ومناصرات بالاموال ، قيل ( وكانت المرأة تخرج من جميع حليها الذي على جسدها فتبعث به لنقباء الدعوة العباسية واعلامها ) •

اما ( ماوية بنت عمر و بن سعيد ) وهي بنت خالة عامر احد رجال الثورة العباسية وكانت قبلت دعوته للتأييد فخلعت ما كان عليها من حلي وبعثت به ٠

وهكذا كان للمرأة في المجتمع العراقي نصيب وافر من التفافة والاطلاع وكان لها مساهمات مختلفة تدل على علو المكانة التقافية للمرأة في العصر العباسي ٠٠٠ ويكفي ان نلقي نظرة على كتب التاريخ والادب والاخبار لنجد اي نوع من النساء حرائرهن وجواريهن قد حفل بهن العصر في مختلف صنوف الثقافية والمعرف

#### الحالة الاقتصادية

وتتمتع المرأة في المجتمع العرافي بفسط من الاستقلال الاقتصادي تتيجة بعض الموارد الخاصة التي نؤول اليها اما عن طريق الحق الذي منحه اياها الشرع الاسلامي في الارث، اذ يتكون لديها من الارث الذي يصلها من والديها او ذوي رحمها ما يكون لها موارد مالية مستقلة لها الحرية التامة في التصرف بها واكتر ما يحصل هذا في العوائل الموسرة و واما عن طربق ما يملكها السزوج من صداق او يهديها ذووها في مختلف المناسبات او نتيجة قيامها ببعض الصناعات او الاعمال التي تدر عليها ارباحا معينة ولابد لنا في هسذا المجال ان نفرق بين نساء القصور ونساء العامسة من حرائر وجسوار و

اما نساء الفصور فان اخبار ثرائهن تملأ كتب السير والاخبار والتاريخ فالحزران حيسا حجت عام ١٧٣ هـ / ١٨٩ م قسمت بالمدينة اموالا واجازت بجوائز عظيمة وزوجت ايتاما وفسمت في النساء آنية من ذهب وفضة مملوءة من انواع الطيب وكست كسوة كثيرة ووضعت لكل قببلة مالا يعطون • وقد بلغت غلتها قبل مونها مائة الف وستين الف درهم •

والسيدة زبيدة فامت بالكثير من المآثر الجليلة ومنها حفر (عين المشاش) بالحجاز وكان جملة ما انفقت عليها الف الف وسبعمائة الف ومنها انفاق الالوف على المصانع والدور والبرك والآبار ، وما عرف عنها من انهامها على الشعراء والمغنين والقضاة ، وكان لها ضياع كثيرة جعلت عليها وكيلا خاصا ، وعلية بنت المهدي واخبار بذخها وترفها كثيرة ويشير ابو الفسرج الاصفهاني السي انسه كان لها وكيل خاص باموالها يقال له (سباع) ، وقبيحة زوجة المتوكل الني ذكر عنها ابن الاثير انهم وجدوا عندها مليونا وثمانمائة الف دينار ،

أما عامة النساء فتشير الاخبار الى انه كان لبعضهن اموال خاصة بهن تنحدر اليهن أما عن طريق الارث كما اشرنا أو عن طريق مايملكهن أزوااجهن من صداق وأولياؤهن من عطايا وهبات أو عن طريق قيامهن ببعض الاعمال التى يزاولنها .

وكان لهن حق التصرف باموالهن في حاجاتهن ومطاليبهن الخاصة من الامور الدنيوية كتراء الاتاث والحلى والملابس، او شراء الجواري لمساعدتهن في الاعمال البنيه .

وقامت المرأة ببعض الاعمال وربما كانت اكثر الاعمال موقوفة على الحواري دون الحرائر وذلك لعدم التحرج في الاذن لهن بمزاولة مايستدعي الخروج في الطرقات أو يستوجب مجالسة الرجال والتحدث معهم ، وفد يساهلون مع الحرائر اللائمي بلغن سنا لا يخشى معه من شيء .

فمن الاعمال التي زاولتها المرأة بصورة خاصة الخط والكتابة وقد تناول ابو بكر الصولي (ت٩٤٦هم)ذكر ما استحسن من خط الجواري اسوة بما ذكره من حط الكتاب ، وكانوا يعدون الخط مظهرا من المظاهر الثقافية التي يستحسن توفرها في الجارية فقد قال الماأمون حينما رأى جارية من جواريه تحط خطا حسنا ،

وزادت لدينا خطوة حين اطرقت وفي اصبعيها اسمر اللون أهيف وقال احمد بن صالح يصف جارية كاتبة :

(كان خطها اشكال صورتها وكأن مدادها سواد شعرها ، وكأن قرطاسها اديم وجهها ، وكأن قلمها بعض اناملها ، وكأن بناتها سحر مقلتها ، وكأن سكينها سيف ألحاظها ، وكأن قطعها قلب عاشقها ) •

واشتغلت المرأة حجامة للنساء والى ذلك أشار السرى الرفاء بقوله معزيا صديقا له بزوجته الحجامة الا

وكاتبة اقلامها حيين تنتضى حديد واعناق النساء طروسها

واشتغلت المرأة بالطب والتوليد ، وكان محمد بن الجهم يقول : ( لاتتهاونوا بكثير من علاج القوابل والعجائز ، فان كثيرا من ذلك وقع اليهن من كبار قدماء الاطباء ) •

ومن الاعمال التي زاولتها النساء عامة من الحرائر والجواري الغزل وهي من الاعمال المستحبة للمرأة وقد حث الرسول (ص) على تعليم النساء الغزل وحببه اليهن بقوله ( نعم لهو المؤمنة في بينها الغزل ) ، وسأل احدهم أم سلمة قائلا : ( كلما اتيتك وجدت في يدل مغزلا ، فقالت انه يطرد الشيطان ويذهب حديث النفس ) • وكان الغزل مورد رزق جيد للمرأة لها ان تحج بمورده أذا شياءت •

وهناك الكثير من الاعمال ورد ذكرها ، فقد استغلت بعضهن ماشطات أو مقينات ( مزينات للعرائس ) وخبازات أو دلالات أو نائحات في المآتم وغيرها من الاعمال التي فرضتها الظروف الاجتماعية والمعاشية اضافة الى ان البعض كن يساعدن الازواج في اعمالهم وحرفهم ، أذا ما انتخذوا من بيوتهم دكاكين لهم •

نستخلص من كل مااوردناه ان المرأة في المجتمع العراقي كانت تنمتع بشيء من الموارد الاقتصادية تدعم لها حرية التصرف وتقلل من التبعية التامة للرجل في النواحى الاقتصادية •

# جمال المرأة وزينتها

تتأثر معايير الجمال في أي مجتمع من المجتمعات بالمستوى الحضاري والحالة الاجتماعية لتلك المجتمعات ٠٠ حيث ان المؤثرات المختلفة للتيارات الحضارية لا تلبث ان تلون المظاهر الجمالية بالوان جديدة ربما لم تكسن مألوفة فتتغير تبعا لذلك الاذواق العامة وتتبدل المعايير ، فما كان يرى جميلا في عصر من العصور قد لايراه ابناء عصر اخر بالمستوى الجمالي نفسه ٠٠٠ وهكذا فأن للزمان احكامه بحكم المؤثرات الاجتماعية والحضارية التي تفعل فعلها في ذلك ٠

لقد كانت المعايير العامة للجمال في العصرين الجاهلي والاسلامي متمثلة بالبياض والطول والسمنة وسواد الشعر وسعة العينين ، فكانوا أذا ماارادوا وصدف المرأة شبهوا عينيها بعيني الظبية واشراقة وجهها بالشمسس أو القمر كما اتخذوا من كثبان الرمال في استدارتها وتمايل اجزائها وتحركها لهبات الريح صدورة لوصف اوراكها ، وغير ذلك من الصور التي لوتتها لهم حياتهم الاجتماعية والبيئية ،

أما في العصر العباسي حيث ازدهرت العضارة وعمت المدنية أرجاء المجتمع الحضري بصورة خاصة فقد تغير الكثير من معايير الجمال وسنت معايير جديدة ملائمة للتطور الحاصل حتىصار البعض يزدرون بالمعايير السابقة •

وكانت المرأة على امتداد العصور تسعى دائما الى التجمل وتمارس الوسائل المختلفة لاظهار مفاتنها وزيادة محاسنها كالوشم والخضاب والتكحل

والتزجيج والتعطر ، وكالتفنن في تصفيف الشعور وزركشة الملابس ولبس الحلي وغير ذلك .

ولما كان العصر العباسي عصر ترف وثروة وحضارة وذون وفن وادب، فقد بدت اثار التأنق والجمال في جميع المظاهر الاجتماعية كالمسكن والمأكل والمسرب والملبس ٠٠٠ وبدت اثار تلك السمات الحضاربة في المرأة بشكل واضح، ذلك لانها تمثل العنصر الذي تصبو اليه القلوب وتهفو له النفوس فتريده رقيقا حلوا عبقا يثير السحر واللطف والجمال حيثما حل ٠٠ ولهذا رأينا المرأة تبالغ في الاناقة ونتفنن في اساليب الزينة في المجتمع العراقي في العصر العباسي، وتأتى بضروب ستى وفنون مبدعة في هذا المجال ٠

واهتمت المرأة بصبغ شـعرها وتجعيده ، فقال ابن بطلان ، وهـــو خبير بجمال المرأة ( يكسبون التـعور الشقر حالك السـواد ويجعدون الشعور السـبطة ) .

كما تفننت في تصفيفه وتسريحه وتزيينه وتعطيره ٠٠٠ فقد تجعل السعر غدائر جعدة وقد تتركه مسدولا من الخلف وترصف الاصداغ بعناية ودقة وربسا كانت الاصداغ ظاهرة جديدة في نصفيف الشعر ، فهي مرة تجعلها شبيهة بالعقارب او بالنون المعجمة بالخال ومرة اخرى تصففها مشبهة لحرف الفاف أو الحلق السود المنتظمة فوق صفحة العاج ، أو قد تزين شعرها بالسلاسل والحلى المختلفة ٠٠٠ وقد وردت نماذج عدة لتصفيف الشعر التي كانت تمارسها المرأة في تلك العصور نقلها مزوقو المخطوطات والرسامون ، فهي رسوم سامراء الجدارية تظهر لنا صورة امرأتين قد صفعتا شعريهما وزينتاه ببعض الحلى .

وقد تجعل المرأة سعرها ذوائب بجمعها بوقاية مطرزة بالذهب والدرر أو مزينة ببعض الابيات الشعرية المنقوشة بالحرير . وكانت الموسرات يطببن شعورهن بانواع الطيب او يفسلنه بالمسك والعنبر والبان .

واستعملت المرأة اغطية لرأسها أو حفاظات لشعرها ، وتعددت مسمياتها تبعا لاوصافها واستعمالاتها كالمقانع والعصائب والمعاجر والقلانس والكرزان وتعننت في تزيينها بالاحجار الكريمة والنقوش الجميلة ، وربما طرزت علمها ابيانا من اشعار الجمال والدلال والحب والمناجاة بخيوط من الذهب أو الحرير وغير ذلك مما يدل على الاناقة والفن والذوق الرفيع .

واستعملت المرأة الخضاب وسيلة من وسائل التجميل منذ العصور الفديمة بصور مختلفة واساليب متعددة تدل على التطور الحضاري والفني ، وقد وردت اشارات كثيرة في الادب الجاهلي والاسلامي تدل على ذلك

اما في العصر العباسي وفي المجتسع العراقي بالذات ، ففد زادت الحاجة اليه لزيادة الحرص على التجميل ، وذلك لانتسار فنون الجمال وصوره .

وتفننت النساء في نقش الحناء وفي تسكيل الزخارف والنفوش التي تدل على الفن والذوق ، وبلغ من براعتهن في ذلك انهن كن يكتبن بمهارة ودقة على راحات الايادي او على الاقدام اشعار الحب والغرال قال الماوردي : رأيت على راحة احدى جواري المأمون اليمنى بالحناء :

فديتك قد جبلت على هواكا فقلبي ماينازعني سواكا وعلى السرى :

احبك لاببعضي بل بكلى وأن لم يبق حبك من حراك

ونوع من الخضاب شاع استعماله ذلك هو صبغ الاظافر بمواد حمراء اللون كالعلم والشناذر والعناب وغيرها ، ويؤيد ذلك ماقاله ابن الجوزي : ( ان رجلا رأى امرأة قد خضبت رؤوس اصابعها وشنذرتها ) كما تشير الرسوم الاثارية الى أن المرأة كانت تطيل اظافر اصابعها وتصبغها كما هي الحال عليه لدى المتأنقات في العصر الحاضر ، وتصبغ اظافر رجليها ٠

وكانت النساء يخضبن خدودهن وشفاههن بالحمرة ويطلين وجوههن بالبياض وبلغ من ترفهن انهن استعملن البسك والعنبر والمسك والغالية لرسم الخال والتنقيط .

وكان لجمال عيني المرأة عند العرب موفع خاص في نفوسهم ، لهذا عنيت المرأة بعينيها على مر العصور ، وكان الكحل ابرز سبيل الى اضفاء السحر والجمال على العينين وكان من اهم ما توصي به الفتاة حين زفافها ، ان لاتنهاون في مراعاة خصلتين هما : التكحل والنظافة ٠٠٠ وقد كثر ورود ذلك في وصايا الامهات والاباء نذكر منها قول الفرافصة الكلبي لابنته حين خلك في وصايا الامهات والاباء نذكر منها قول الفرافصة الكلبي لابنته حين جهزها الى عثمان بن عفان (رض) : (يابنية انك تقدمين على نساء قريش وهن اقدر على الطيع، منك ، فلا تغلبي على خصلتين الكحل والماء ، تطهري حتى يكون ريحك شن اصابه المطر) .

وتناول الشعراء التغزل بجمال العيون الكحيلة ، وعبروا عن تعلقهم بهذه السمة من سمات الجمال في الجزيرة العربية منذ العصر الجاهلي .

أما في العراق فقد اكثر الشعراء من ذكر التكحل والكحل ، ولايكاد شاعر من شعراء الوصف أو الغزل يتجاوز ذلك .

وحظي الحاجبان بالكثير من العناية والاهتمام فاستعملت طريقة تدقيق

الحاجبين واطالتهما أو تزجيجهما بالاثمد • ويبدو من خلال ما وردنا من اشعار واخبار ان الحف أو (التنمص) كان معروفا منذ صدر الاسلام أو قبله ، واستمر النتف والحلق والتخطيط والتزجيج (الصبغ) وسيلة المرأة لتجميل حاجبيها في العصر العباسي، ويبدو ان المرأة كانت احيانا تزيل حاجبيها باكملهما لترسم بدلهما بالاثمد الشكل الذي تريده • • • وهي الطريقة التي تقوم بها في عصرنا الحاضر بعض النساء اللائمي يبالغن في التزيين •

واستدعت الاناقة في الحياة والترف فيها والتفنن في التمتع بكل مايلذ الحواس ، ان يهتموا بالطيب بانواعه المتعددة ، فاستعملوا المسك وهدو من اغلى أنواع الطيب ، وجعلوا له اسماء كثيرة منها : المسك التبتي نسبة الى التبت ومنها المسك الذبيح والمسك الاذفر ، وتطيبوا بالعنبر والعبير والند والكافوروالبان والزعفران وغيرها .

وقد جعل (الوشاء) في كتابه (الموشى) للمتظرفات من النساء زيا خاصا في الطيب حيث يقول: (ومن زيهن في الطيب الذي ليس للرجال فيه نصيب استعمال اللخاليخ والصيندل والصياح والقرنفل والساهرية والادقال والمعجونات والزعفران والخلوق وماء الخلوق والكافور وماء الكافور، والمثلثة الخزائنية البرمكية السلطانية وسائر صنوف الادهان من البنفسيج والزئبق والبان) ويذكر الانواع العامة من الطيب في حديثه عن القيان وعن الهدايا التي تبعث اليهن في المناسبات (من اللخاليخ المعجونة ومخالق الكافور المنظومة، ومراسل القرنفل المجمرة، والمسك الاذفر، والعنبر الاشهب، والعود الهندي والند الخزائني والماورد الجوري) .

وهكذا رأينا شغف النساء باستعمال الطيب الذي كانوا يتطيبون ب

باساليب مختلفة ٠٠٠ فهو مره دها بدهن به النعر أو الوجه والجسم وهو مره ماء يسنخلص من أنواع النبان ترش به الملابس (القسص المعنبرة والغلائل المسكة والاردية المرشوشة) • وربما جعل الطيب على شكل قلائد تلبسها المرأة (المخانق المنظومة من الكافور) وغير ذلك مما يدل على رقي الذوق ورهافة الحس بالجمال وترف العيش في المجتمع العراقي •

## الملابس

واتخذت المرأة من الملابس ما اتسم بالاناقة والبذخ والجمال وبالنع التجار في جلب الاقمشة الثمينة النادرة والاردية الرشيدية والطبرية والنيسابورية والخراسانية وتفننوا في تزيينها بالدر والذهب واللؤلؤ وغيرها وجعلوا اللباس مظهراً لتمييز طبقة عن طبقة وصنف عن صنف وجنس عنجنس فاعتمدوا للرجال الوانا معينة وللنساء غيرها ٥٠٠ واتخذوا الالوان لمختلف المناسبات والاحوال فالمتظرفات من الطبقة الراقية لا يلبسن من الثياب ماكان مصبوغا ولايتخذن الا ماكان جنسه التزويق والخضرة والتوريد والحمرة من اللاذ والحرير والديباج والقز والخز والوشي ٠٠ وكان اللون الاسود والازرق دليل الترمل والحداد والاحمر آية الفرح والطرب والسرور اما الشديد الحمرة والتوريد فهو لبس النبطيات والاماء ٠

وكان البياض لبس المهجورات وربما لبسته بعض النساء في حالات الحزن والتسلب فقد ذكروا انه (لما احضرت جواري المتوكل بعد قتله حضرن وعليهن الثياب الملونة المذهبة والحلي وقد تزين وتعطرن الا محبوبة فقد جاءت متسلبة عليها ثياب بيض غير فاخرة حزنا على المتوكل) .

وتغطي المرأة جسمها ورأسها حين الخمروج من المنزل او في بعض المناسبات بالجلباب او القباء وهو نوع من اللباس يرجح انه كان يلبس في المناسبات والحفلات ويصنع من الاقمشة المتنوعة •

وربما استعاضت المرأة عن الجلباب بالازار وغطت رأسها بالمقانع او البراقع ويدل على ذلك قول ابن المعتز :

جلتها علينا الريح بين كواعب وقد كتمتهن المقانع والازر

اما الاردية فهي لباس تلبسه المرأة عادة في بيتها يغطي الجسم كله وله كمان ، وتتفاوت الاردية في نوعية قماشها وفي مادة تطريزها فقد تصنع مسن القطن او الكتان او الحرير او القصب وتطرز بالخيوط القطنية او الحريرية ذات الالوان الزاهية ، وقد ترصع بالاحجار الكريمة من اللؤلؤ او الزبرجد والياقوت ، وقد تحلى بالاشعار التي تدول حول الغزل او ما يتصل باللهسو والطرب والحب ،

ورغبت النساء في الوشي رغبة شديدة فانتشر بينهن وكانت السيدة زبيدة تلبسه دائما ، حتى صنع لها من الوشي الرفيع مابلغ ثمن الثوب منه خمسين الله دينار واستعملته النساء الموسرات من الحرائر والجواري •

وكانوا يتفنون في خياطة الملابس وتفصيلها • • فمنها الطويلة التي تسحب على الارض كالتي ذكرها ابو نواس في قوله (مقرطقة لم يحنها سحب ذيلها) او قوله ذاكرا (السداسي) الطويل (اذا هي قامت والسداسي طالها) • ومنها القصيرة التي تنصف الساق (كالاتب) ، وربما كان الاتب نوعا من الملابس الداخلية التي تلبسها المرأة عند نومها او تحت ملابسها وهو مانسميه (الاتك) ، ومثله الصدار والقرقر والقلقل والمجول والشوذر وهمي كلها عبارة عمين

قمص متقاربة في الشكل من حيث الطول والعرض وعدم وجود الاكمام فيها وحرصا من المرأة على اظهار مفاتن قوامها لبست المناطق والقراطق وزخرفتها بالنقوش والإحجار الكريمة وطرزتها بالنقوش وابيات الشعر •

أما الزنانير فكانت من أزياء أهل الذمة • وكان على المرأة الذمية ان تشد زنارا فوق الازار وتحته تفريقا عن غيرها •

ويلخص الوشاء اسماء ملابس النساء فيقول: (أما ملابسها فهي الاردية والغلائل والمجاسد والقراطق والمناطق والبنائق والقمص والاقبية والدراريع والسراويل) •

واتخذت المرأة في رجليها (الخفاف والنعال والجوارب النخز) ولم تشر المصادر التأريخية الى ارتداء النساء للاحذية الا أن بعض الصور الاثارية نظهر لنا أن المرأة لبسب نوعا من الاحذية لها كعب ورفبة مرتفعة تشببه (الجزمة).

وكانت النعال والخفاف مما اعتادت ان تلبسه المرأة في ذلك العصر وربما جُعلت (صرارة) تصر عند المشي و وتلبس النساء الظريفات النعال المشعرة والمدهونة المخصرة ، ولم يقتصر صنع النعال الخاصة بالنساء على الجلود ، وأنما اتخذنها من النسيج فقد ذكر التنوخي ان السيدة أم المقتدر عرفت بنعلها المصنوع من ثياب دييقية والمحشوة بالمسك والمخيطة بالحريب وتسمى (ثياب النعل) وذلك (انها كانت صفاقا مقطعا على قدر النعل المحذوة وتطلى بالمسك والعنبر وتجمد ذلك بين كل طبقتين من الثياب من ذلك الطيب حتى تلف بعضها على بعض وتصمغ بالعنبر وتلزق حتى تصير قطعة واحدة) .

#### الحليي

ولبس الحلي من متممات جمال المرأة ، لذا أهتمت النساء في المجتمع العراقي باقتنائها والحرص على التحلي بها سيما في المناسبات العامة وتشير كتب التأريخ والاخبار والادب الى كثره استعمال الحلى في العصر العباسي والى التفنن في صياغته واستعمالاته ، وذلك لارتباط حضارة العصر بمظاهر الترف والجمال الى ابعد الحدود مما آدى الى المبالغة والاسراف في توفير مستازماتها ،

وأخبار حلى نساء الخلفاء وجواريهم كثيرة مبثوثة في مدونات العصر ومصادره وواضحة في آثــــاره •

ولم يكن الامر مفصورا على نساء القصور ، فقد كان من أهم الهدايا التي يقدمها الازواج لزوجاتهم أو محظياتهم أنواع مختلفة من الحلى •

وقد استعملت المرأة الخلاخل المجوفة أو المرصعة بالاحجار والمحشوة بالقطع الصغيرة التي تصوت عند المشي • وقد اشار الجاحظ الى ذلك في وصفه احدى الجواري بقوله: (قد خالط صرير نعلها اصوات خلخالها) •

ولبست المرأة المناطق والقراطق من الذهب أو الفضة ، وزينت اذنيها بالشنوف والاقراط وجيدها بالقلائد ولبست الاسورة والدمالج في معصميها والخواتم في اصابعها ، وجعلت الامشاط وأنواع التيجان والسلاسل لتحلية شعورهن •

وكانت عادة لبس الحلى في المناسبات السعيدة عند عامة النساء ضرورية وربما لجأت بعضهن ممن لا يمتلكنها الى استعارتها من الاصدقاء والاقارب ولابد لنا في ختام الحديث عن المرأة في حضارة العراق ان نقول: انه

لايمكن لاية حضارة ان ترفى ويقوى شأنها الا أذا كانت المرأة جزءا اساسيا محركا فيها ، تؤثر في المجتمع وتتأثر به •

وأن مارأيناه من احوالها في المجتسع العرافي في العصور الاسلامية والذي تجلسى في الموقف منها والنظرة اليها ، وفي المكانة التي احتلتها ، وفي سؤونها المختلفة في حياتها الزوجية والاسرية وفي مستواها الثقافي والاقتصادي والاجتماعي ، ثم في المظاهر الفنية التي بدت في لباسها وسمات زينتها والتي تعبر بلاشك عن وجه من وجوه شخصيتها ، وما بلغته من النضج في الذوق والتحضر كل ذلك دليل واضح على الدور الكبير الذي لعبته المرأة في ذلك العصر ، والرقي الحضاري الذي بلغه المجتمع العربيي في العسر، اق، .

#### المصادر والمراجع

اخبار ابى نواس لابن منظور ، تحميق محمد عبدالرسول ابراهيم وعباس التبربيني ( مطبعة الاعتماد ) .

اخبار الدولة العباسية لمؤلف مجهول من الفرن التالث الهجري مطابع دار صادر ۱۹۷۱ / بروت .

اخبار النساء لابن فيم الجوزية اصدار دار الفكر .

ادب الكتاب لأبي بكر محمد بن يحيى الصولى، تحقيق محمد بهجة الابري، مطبعة السلفيه بمصر ١٩٤١ ه. .

الاغاني لأبي الفرج الاصفهاني ، دار الثقافة ، بيروت .

البيان والسبين للجاحظ محقيق عبد السلام محمد هارون ط ٣ ( ١٩٦٧ ) بين بين الخلفاء والخلعاء ، د. صلاح الدين المنجد ، دار الحياة ١٩٥٧ .

تاريخ بفداد للخطيب البفدادي ، دار الكتاب العربي ، بيروت .

تاريخ الطبرى ، تحفيق ابو الفضل ابراهيم ، دار المعارف ١٩٦٦ .

التزيق والحلى في العصر العباسي زكية عمر العلى دار الحرية للطباعة ١٩٧٦ .

للاث رسائل لابن عثمان عمرو بن بحر الجاحظ ط ٢ ( ١٢٨٢ هـ ) المطبعة السيلفية .

جمال المراة عند العرب د . صلاح الدين المنجد ببروت ١٩٥٧ م.

جمهرة خطب العرب د . احمد زكي صفوت ط ٢ (١٩٦٢) .

جمهرة رسائل العرب في عصور العربية الزاهرة د . احمد صفوت ط ١ ( ١٩٧٣ ) .

المحضارة الاسلامية لآدم متز .

الحياة الاجتماعية في العراق في القرنين التالث والرابع بعد الهجرة د . مليحة رحمة الله بغداد مطبعة الزهراء ١٩٧٠ .

ديوان ابن المعتر دار صادر بيروت ١٣٨١ هـ ١٩٦١ م

ديوان ابي نواس تحميق عبدالمجيد الفزالي مطبعة مصر ١٩٤٣ م .

ديوان الصنوبري تحقيق احسان عباس بيروت دار الثقافة ١٩٧٠ م .

ديوان المعاني ( ابو هلال العسكري ) مكتبة الاندلس بفداد ١٣٥٢ هـ .

رسالة نافعة لفنون نافعة في شرى الرقيق وتقليب العبيد لابن بطلان نوادر المخطوطات تحقيق عبد السلام هارون ط ١٩٥٤ م .

رسائل الجاحظ مطبعة التقدم ط ١ (١٣٢٤ هـ) .

رسائل الخوارزمي ط ، مطبعة الجوائب ١٢٩٧ .

سيدات البلاط العباسى ، للدكتور مصطفى جواد ، مطبعة دار الكشاف بيروت . ١٩٥٧ .

عالمات بغداديات في العصر العباسي .

العامة ببغداد في الفرن الخامس الهجري بدرى محمد فهد ١٩٦٧ م مطبعة الارشاد بنغداد .

لسان العرب لابن منظور ، بيروت دار صادر ١٩٥٥ م .

مجمع الامثال للميداني ١٣٥٢ .

المحاسن والمساوىء للبيهفي تحقيق ( محمد ابو الفضل ابراهيم ) مطبعة النهضة ـ مصر .

المرأة في الجزيرة في القرن الاول الهجري عبداللطيف جاووك .

المراة في حضارة العرب ، محمد جميل بيهم .

المراة في الشعر الجاهلي د . محمد الحرفي .

مروج الذهب للمسعودي مطبعة السعادة بمصر ١٩٥٨ .

المنتظم لابن الجوزي ، مطبعة دار المعارف العثمانية ١٩٧٦ م .

الموشى او الظرف والظرفاء لابي الطيب محمد بن اسحاق الوشاء تحقيق د. كمال مصطفى ط ٢ (١٩٥٣ م) .

# النصّلالبغ المرسرة وللتحضر

## د - خالص الأشعث

كلية الإداب ـ جامعة بفسداد

تمهيد

تعبر الظاهرة الاستيطانية الحضرية والتحضر في العراق ــ وكما في أي مكان آخر ــ عن التطور الحضاري للقطر في سياق تطور الحضارة العربية وممان تاريخ المدن هو تاريخ الحضارة ، فلم ينل الموضوع من الاهتمام والدراسات التي مايستحقه وبما يليق والوزن الذي يحتله ، مقارنة مع غزارة الدراسات التي عالجت الجوانب السياسية والعسكرية للامة ، ان ذلك يدفع الى أمل التمكن من الوصول الى كشف جوانب أساسية لا زالت مهملة تتعلق بمقومات المدينة العربية العراقية (۱) ، الوظيفية والتخطيطية وأصالتها ومراحل نموها ومراتبها (۱) وفق معايير معينة ، ومن ثم الانتقال الى ظاهرة التحضر وعواملها واتجاهاتها ومايترتب عليها ، وفي كل ذلك يؤكد على محاولة الكشف عين صيغ ومجالات الابداع والابتكار في جانبي الوظيفة (أستعمال الارض صيغ ومجالات الابداع والابتكار في جانبي الوظيفة (أستعمال الارض والمعمار) ، مما يعبر عن أصالة الاضافة لحضارة الانسان في أبعاد مثل المفاهيم

والانجاز \_ صيغا ووسائل وتتائيج ، على مستوى المدينة ووحداتها المعمارية ، وفي ذلك سيتم نجنب الدخول بتفاصيل أتى اليها هذا الكتاب في مواقع أخرى على ضوء طبيعة الموضوع ومتطلبات دراسته ، أتن هذه الدراسة لتعبر عن حقيقة كون المدينة \_ بمراتبها \_ رمزا صادقا لحضارة الامة ، حيث مثلت ولازالت الاطار المكاني لشبكة العلائي الاجتماعية \_ الاقتصادية \_ الادارية والتخطيطية ، فهي اذن المتحف الحضاري الذي احتوى كل أبعاد الازمات والتطور ، ومن مظاهر ازدهار الحضارة العربية هو تضاعف عدد المدن وتطور نمو غالبيتها ، وفي تطورها قد امتلكت المدينة العربية شخصية مميزة بين المدن الني نتمي الىحضارات اخرى مما ينبغي الاهتمام به وابرازه وهما لابد من التأكيد على تكامل عناصر المدينة العربية مما خلق تجانسا عضويا وتخطيطيا لا يمكن تجاهله ، هذا رغم نفاصيل التطور في الفترة التي عظتها الدراسة وهي الفترة التي تنتهي بغزو المغول لمدينة بفداد عام ( ١٣٥٨ ) ،

## ما هي المدينة

وفي مستهل المعالجة نرى ضرورة توضيح ما المقصود بالمدينة في الاطار الحضري العربي • يغطي مصطلح الحضر المستوطنة المدينية والريفية • اذ أن ظاهرة الاستقرار توحد بين النوعين • الا ان الشائع هو اقتصار مصطلح الحضر على المدن ، مما لا يتفق والاساس اللغوي(٢) •

وتنقسم المدن في العراق الى مدن قائمة موروثة تعود الى فترات سابقة ، طورها العرب المسلمون لما ينسجم ومفهوم المدينة لديهم فأقاموا الوحدات الدينية ومايرتبط بها ، ووفروا الخدمات العامة كالمستشفيات والحمامات والمدارس ضمن النمو العضوي التلقائي للمدينة الذي في حالات معينة يتم التدخل لتعديله وتوجيهه ، اما النوع الثاني فهو المدن الجديدة التي انشأها

العرب لتؤدى وظائف عسكرية \_ سياسية \_ أدارية أو غيرها • وفي كلا النوعين جاءت المدن لتنسجم والحضارة العربية بكل أبعادها ومتفايراتها • وفي المرحلة التي نفطيها الدراسة يمكن التمييز بين المدينة والريف من خلال اعتماد معايير معينة كالمظهر العام والكثافة المعمارية واستعمالات الارض والكثافة السكانية وتفاصيل المخطط العام والناحية الادارية والتاريخية •

يظهر التكتل المعماري اكثر وضوحا في حالة المدينة التي تكون كثافتها السكانية والمعمارية أعلى منها في القرية وكما ان الغالبية من الوظائف فيها لا ترتبط بالارض ، أنما تنجه الى التجارة والحرف والخدمات الدينية والصحية والتعليمية ، والتي يعمل فيها العاملون داخل المدينة وليس خارجها كما يحدث لسكان المستوطنات الريفية ، وتمتلك المدينة على ضوء ذلك منشآت ندر أن توجد في المستوطنات الريفية مثل الجامع والسوق وملحقاته والمدارس والمستشفيات والحمامات ومظاهر التحصين مما لا يرتبط وحياة الحقل كما يحدث في القريمة ،

ومن ناحية المظهر العام فللمدينة مظهرها النابع من مبانيها العامة والخاصة وشرايين الاتصال (الطرق الداخلية) ولقد أدى كل ذلك الى تطوير انظمة للنموارع عضوية الطبيعة (على انماطها) تنمو تدريجيا وبدون توجيه مسبق ويث الشوارع الملتوية المتباينة في العرض والتي تختلف في سعتها أيضا من جزء لآخر في الشارع نفسه ويرافق ذلك نمطا للساحات العامة على امتداد الشوارع الرئيسة ذاتها وعند التقاء أكثر من شارع مما لا يظهر بالمستوطنة الريفية والامر الذي يجعل المدينة العربية كلا عضويا مترابطا وفي هذا المجال تخلو المستوطنة الريفية من منطقة مركزية تستقطب الوظائف الاساسية مقارنة مع المدينة العربية الاسلامية التي يكون الجامع مع دار الامارة وبيت المال والدواوين مثل هذه المنطقة المركزية و

وبذلك يختلف خط الافق في المدينة عنه في المستوطنة الريفية ، اذ أنسه يكون أكثر تعرجا في المدينة حيث الجامع ومنارته والقصر او القصور والسور مقارنة مع خط أفق القرية الذي يكون اكثر انتظاماً .

وهنا ينبغي توضيح حقيقة هامة وهي وجود متصل بين المدينة والريف ٠ اذ لا يوجد انتقال مفاجىء بين الاثنين • يغطى مفهوم ثنائية ريفي ــ حضري عمليات التغير الاجتماعي الذي يحدث تدريجيا ويستغرق وقتا ، فلا فروق واضحة حدية • هذا وقد توجد بعض الملامح الدينية في بعض القرى كـــأن يوجد مسجد أو وظيفة قضائية او سوق • ويظهر ذلك عند ملاحظة مراتسب المستوطنات وتدرجها حيث سيظهر ان هناك مدنا شبه ريفية ، اذ تؤدي بعض خدمات التسويق والمواصلات والتي يمارس بعض سكانها النشاط الزراعي سواء أكان نشاطا زراعيا أم كان نشاطا خاصـا بتربيــة الحيوانــات داخــل المستوطنة • وفي هذا السياق يمكن أن نوجد تنوعا في تخصص المدينة العربية كأن تكون مدن دفاع أو مدن تسويق أو مدن ادارة مقارنة مم المستوطنات الريفية التي يسودها تخصص واحد وهو النشاط الزراعي • أما من الناحية الادارية \_ القانونية فللمدينة عادة وضعها الخاص الذي يؤهلها لتبؤ مكان مركزي تمارس فيه السيطرة والتوجيه على ذاتها واقليمها التابع • واكثر من ذلك تتوفر أدارات من، مرتبة ادنى لكل محلة من محلات المدينة معنية بادارة شؤونها مما لا يتوفر في القرية • وعلى ضوء عدم توفر الاحصاءات المتعلقـــة بالسكان والمساحات الحضرية فلا يمكن اعتماد الاساس السكاني (الديمغرافي) لتمييز المدينة عن الريف في مرحلة الدراسة ، ذلك المعيار المعتمد في ظرفنا المعاصر ، بعد معرفةِ المجمدوع الاجمالي للسكان وكثافتهم ، سواء أكانـت الكثافة الكلية أم الكثافة الصافية التي ينسب فيها عدد السكان الاجمالي الى الجزء المبنى من المدينة .

وبخصوص المعيار التاريخي الذي يرتبط بنشأة وتطور المدينة ، فلا

يخلو هو الآخر من بعض الصعوبات المتمثلة في انه بالوقت الذي يمكن تمييز الكثير من المستوطنات على انها مدينية من خلال صيغ تطورها وكونها قائمة ، فهناك مدن أخرى تحولت الى اطلال ، واخرى اضمحلت لتتحول الى مجرد تجمعات عمرانية صغيرة ، وفي ذلك فقد لعبت عوامل مثل تغير طرق المواصلات ومجارى الانهار والحروب أدوارها في انعاش مدن وإماتة أخرى ، وهنا بنبغي التاكيد على أن لهذا المعيار اهميته في تتبع تطور المدينة اكثر مسن استعماله لتصنيفها ،

## المدينة مركز للتغير

تمثل المدينة اهم مراكز الاحتكاك والتلاقح والتطور والاشعاع العضاري في الدولة ، يجذب نحو المدينة وخاصة تلك التي من مراتب اعلى طلاب العلم وممثلي الدولة والتجار وغيرهم مما يزيد من فرص التطور • ومما يساعد المدينة على ذلك أنها تحتضن مركز السلطة أو القوة التي باستطاعتها اتخاذ القرار • كما وأنها الحيز الذي تتركز فيه القوة الاقتصادية • اذ توجد فيها يبوت المال والادارات الاقتصادية ومراكز الصيرفة والوكالات واسواق الجملة والمفرد والصناعات الحرفية ، أي انها مركز الاستثمارات الرئيسة •

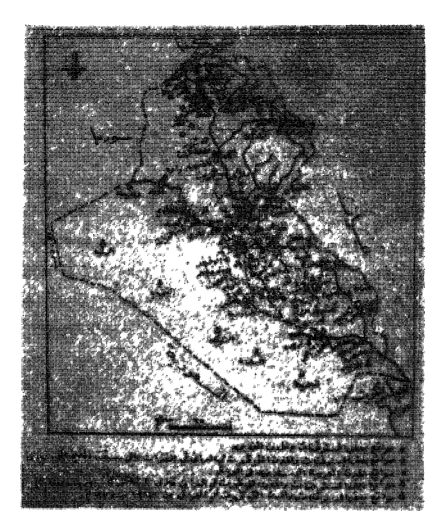
وهكذا فالمدينة العربية مؤهلة لأن تكون الحيز" الذي تتطور فيه الافكار الجديدة العلمية منها والاجتماعية ، والتي تسود بالانتشار على المستويات المحلية والقومية والعالمية ، خاصة وأنها المأوى الذي يلتجىء اليه المهاجرون ، ذلك انها تستقطب الامكانات الفردية من أنحاء الاقليم التابع لها ، وبذلك فقد لعبت المدينة العربية ولا زالت دورا بارزا في تغيير الاوضاع السائدة من خلال بلورة الاطار العاملشخصية ساكنيها، وتترجم هذه الصيغ من التغيرات الى نماذج معمارية ل تخطيطية اكثر تطورا استجابة لمتطلبات المرحلة الحضارية ، ومن هنا تشهد مدن العراق على منجزات شعبه العربي الحضارية باجنحتها المختلفة وستبقى أهم حيز للتطلعات الحضارية الاسمى والاكثر تطورا ،

## عوامل قيام المدن وتطورها

مما لا ريب فيه أن الحضارة هي نبت العراق ، وأن المستوطنة المدينية فيه كذلك ، ومنه انتشرت الى انحاء الدنيا . فمن ناحية رأسية ( زمانية ) تمد الظاهرة الحضريةجذورها بعيدة في تاريخ الاستيطان البشري في هذا الجزء من الوطن العربي حيث تعود الى ما قبل النصف الثاني من الالف الرابع ق٠٠ •أما من ناحية افقية (مكانية) فيمتلك العراق أيضا أوسع انتشار لهذه الظاهرة التي أثراها العرب في مرحلة حضارتهم الاسلامية (شكل رقم \_ ١) وفي كل ذلك جاءت المدينة \_ بغض النظر عن مرتبتها \_ لتعبر عن المستوى الحضاري للامة بكل أبعاده ، سواء أجاء هذا التعبير بتطوير وانعاش المدن القائمة وظيفيا ومعماريا ، أم باقامة المدن الجديدة ، وفي كل ذلك استجابت المدينة العربية وبصيغ من الانشاء والتخطيط والنمو المتناسق استجابة تامة لانسانية الانسان بعنصريه الجسدي \_ المادي والنفسي الروحي ، مما يمكن اعتباره من اغنى المدارس التخطيطية التي يمكن ، بل ينبغي ، على الاختصاصات ذات العلافة أن تستلهم منه بعد استيعابه ، وهو ما تحاوله هذه المعالجة ، تم التعبير عن هذا الانجاز الحضاري على مستوى المدينة وفي مجريات ظاهرة التحضر سواسية • وفي كلتا الحالتين تفاعلت بشكل جدلي العوامل الطبيعية والبشرية وانعكس أثر هذا التفاعل علسى البعدين ( الحيزين ) المكاني والزماني الذي ترجم الى حضارة الامة .

#### العوامسل الطبيعيسة

لعبت العوامل الطبيعية دورا بارزا في اقامة المدن وتطورها ولم يكن ذلك بالامكان لو لم يكن الانسان العربي قد استوعب أهميتها • أكتشف الانسان أهمية الاماكن المركزية التي تمثلها المدن بعنصري الموضع والموقع



شکل ۔ ۱ نوریع مدن العراق

وميزات كل منها • اذ ىنصف مدن العراق عسوما بأنها تمتلك مواقع ومواضع من نمط خاص مكنها من أن تتحكم بالطرق التي تسر وتلتقي فيها مما يعطيها أهميتها الوظيفية •

#### الوضسيع

فهم الموضع بالنسبة للمدينة العربية على أنه المكان او الحيز الذي أنشئت المدينة فوقه وتطورت عليه على مدى عَبرها و تشمل عناصر الموضع جيلوجيته، تضاريسه ، تربته ، مناخه ، ومصادر المياه فيه و وهذه العناصر تتفاعل وتتكامل لتؤثر بشكل مباشر أو غير مباشر في البنية الوظيفية والتخطيطية للمدينة العربية و اذ تتداخل عناصر الموضع في التشكيل النهائي لاستعمالات الارض في المدينة ومظهرها العام و وفي حالة العراق يمثل النهران الخالدان دجلة والفرات محورين للجذب الوظيفي والمعماري للمدن و وترجم ذلك الى أرتفاع التجاذب الوظيفي وكذلك المعماري كلما تم الاقتراب من النهر و وكثيراً ما شكل النهر المدينة طوليا على شكل مستطيل (سامراء) أو مستطيل منشطر (بغداد مابعد المدورة) او شبه مثلث قاعدته على النهر أو شبه نصف دائرة قطرها النهسر و فالنهروان اذن محور مغناطيسي فعال يرسم مخطط المدينة (طوبوغرافيتها) الاجتماعية ، اذ تصل القمة قرب شاطئه ، ويقل ثقلها بعيدا عنه و تقام مدن العراق دوما على كنوف الانهار لارتفاعها عما يجاورها عادة مما يقيها أخطار الفيضانات المكررة و

آمن باهمية مواصفات الموضع وترجمها الى تطبيق في اختيار مواضع المدن المسؤول الاول في الدولة وممثلوه وقواده المسؤولون عن التخطيط وتطويره من المهتمين بتنظيره وتنفيذه و ولا أدل على أهمية مواصفات الموضع عند اقامة المدينة من تدخل أعلى سلطة في الدولة العربية الاسلامية ، الخليفة عمر بن الخطاب ( رض ) ، عندما شخص مواصفات الموضع المطلوب في المرحلة الحضارية التي تمر بها الامة حينما وصى عتبة بن غزوان تسهيلا له لاختيار موضع مدينة البصرة التي مصرها العرب عام ١٤ هـ (١٣٧٧ م) «أن أرتد لهم منزلاقريبامن المراعي والماء وأكتب لي بصفته ، فكتب الى عمر أني قد وجدت ارضا كثيرة القضة (٣) في طرف البر الى الريف دونها مناقع فيها ماء وفيها أقصباء»

ولما وصلت الرسالة الى عمر قال هذه أرض يصرة قريبة من المشارب والمرعي والمحتطب فكتب اليه أن انزلها فنزلها • وبذلك فقد لوحظت جوانب التضاريس والتربة ومصادر الماء وغنى الموضع وما حوله من مصادر طبيعية مثل الحطب والمرعى التي توفر مصادر أساسية لغذاء ومعيشة سكان المدينة ، وهو ما يلاحظ عند أنشاء أية مدينة معاصرة في تصاميمها الاساسية • وقد ساعدت مواصفات موضع مدينة الكوفة على انشائها لتأدية الوظيفة العسكرية ومن ثم تطورها بصفتها مدينة مركزية مزدهرة ، اذ تقع في سهل خصيب يطل على الفرات الذي شكل عصب الحياة • هذا مقارنة مع موضع مدينة واسط على الضفة الغربية من نهر دجلة غربي مدينة كسكر التي تقابلها على الضفة الشرقية، وقد ربط المدينتين جسر من السفن • فالموضع اقتصادي حيث خصوبة الارض، والموقع ستراتيجي بين دجلة والفرات تلتقسى عنده طرق المواصلات . اما بالنسبة لمدن اخرى قائمة طورها العرب عبر مسيرتهم الحضارية ، فقد تميزت مواضعها بتوفرالمياه والتربة الجيدة الملائمةللزراعةوالمناخالملائم وبذلك يقول ابن حوقل « واما الموصل فمدينة على غربي دجلة صحيحة التربة والهواء وشرب أهلها من مائها وفيها نهر يقطعها » مما يعكس توفر عناصر الحياة وازدهارها بعد تدخل الانسان حيث شق الترع وأقام النواعير والطواحين . وعموما تختلف اهمية الموضع مقارنة مع الموقع بالنسبة للمدن في العراق حسب العامل الذي أنشئت من أجله وحسب الوظائف التي تسود المدينة • ففي المدن الحربية مثل البصرة والكوفة ينبغي أن يكون الموضع ذا مواصفات تعبويــة ( ستراتيجي ) بينما الموقع سوقيا ( تكتيكي ) ، مقارنة مع الموضع بالنسبة للمدن الدينية التي قد يتجاوز دور عامل الدين في قيامها المنطق في المواصفات التقليدية المطلوبة • في حين ترتفع قيمة الموقع على الموضع في المدن السياسية \_ الاداريــة والاقتصادية •

فهم العرب في هذه المرحلة مقومات الموقع كما فهمه المعنيون بحقُـل دراسات المدن في عصرنا الحالي • فقد شخصوه على أنه العلاقة المكانية والوظيفية المتبادلة بين موضع المدينة والاطار العام لاقليمها أو أقاليمها ، وبين الموضع والمواضع الاخرى ضمن حيز الاقليم التابع • ومن هنا فقد تباينت درجة مركزية مدن العراق بفعل التبايل في سهولة الوصول الى كل منها ، الذي تحدده عوامل مثل طبيعة التضاريس ، وهل أن الموقع بري أو بحري أو نهري ، ووسائل النقل المعتمدة • وهنا العلاقة تعد ايجابية دوما بين سهولة الوصول وأهمية الموقع ، أذ كلما سهل الوصول الى الموضع ( المدينة ) زادت قيمة الموقع وتفاعله معها • واكثر من ذلك فكلما اتسعت رقعة ( مساحة ) الاقليم الذي يعكس اهمية موقع المدينة ، ارتفعت قيمتها . فعند كون العلاقات محلية الطابع تتدهور المدينة أي تقل قيمة موضعها • يقابل ذلك ارتفاع أهميتها عندما تتوسع العلاقات لتصبح عالمية الصفة • فعندما انتقلت خطوط المواصلات العالمية عبر العراق ازدهرت مدنه مقابل انكماشها عندما كانت تتجه تلك الخطوط نحو البحر المتوسط • تنعكس سـعة العلاقات أو صغرها على البناء الوظيفي للمدينة وبالتالي على معمارها والمخطط العام لها ، اذ أن درجة المركزية وما يرافقها من أهمية للوظائف الاساسية تحدد موارد المدينة المادية من خارجها والتي توظف دون ريب في تطويرها • لقد شخص الحموي أهمية مدينة خانقين النابعة من وقوعها على طريق دولي بين بغداد والاقاليم الشرقية من الدولة العربية الاسلامية على سبيل المثال • وتعبيرا عن اكتشاف اهمية الموضع والموقع كثيرا ما تسبق اختيارهما دراسات ميدانية واسعة واستشارات لاولي الاختصاص من قبل المسؤولين في الدولة • وخير دليل على ذلك الاستطلاعات التي سبقت بناء بغداد حيث استطلع الخليفة المنصور مؤسس المدينة عــام ١٤٥ هـ / ٧٦٧ م الموضع فسأل دهقانا حول

ذلك والذي أجاب « وأنت يا أمير المؤمنين على الصراة ودجلة تجيئك بالميرة من القرب وفي الفرات من الشام والجزيرة ومصر وتلك البلدان وتحمل اليك طرايق الهند والصين والبصرة وواسط في دجلة • وتجيئك ميرة أرمينية وأذربيجان وما يتصل بها في تامرا • وتجيئك ميرة الموصل وديار بكر وربيعة وأنت بين انهار لا يصل اليك عدوك الاعلى جسر أو قنطرة فاذا قطعت الجسر والقنطرة لم يصل اليك عدوك وانت قريب من البر والبحر والجبل » فأيـة خارطــة للعلاقات التجارية والحضارية التي يمكن ان تتحقق من موقع مثل موقع مدينة بغداد التي استفادت من تباين مناسبيب دجلة والفرات ، اذ طورت عدة قنوات ملاحية وللري تربطهما • وضعت تلك الخارطة واستوعبت من قبل بانيها ، مما تنبغي ملاحظته عند أية مستوطنة جديدة ، أن هذا الافق الواسم في استيعاب صيغ وأبعاد الاتصال الحضاري كان وراء نجاح المدينة العربية في العراق في تحقيق أفضل صيغ للنجاح الوظيفي والازدهار المعماري • وفي هذا المجال آكد اليعقوبي المعالم الايجابية لموقع مدينة بغداد بقوله « تم يجري في حافتيها النهران الاعظمان دجلة والفرات ، فيأتيها التجارات والميرة برا وبحرا بما يسر السعى ، حتى تكامل بها كل متجر يحمل مــن المشرق والمغرب منأرض الاسلام وغير أرض الاسلام • فأنه يحمل اليها من الهند والسند والصين والتبت والترث والديلم والخزر والحبشة وسائر البلدان ، حتى يكون فيها من تجارات البلدان اكثر مما في تلك البلدان التي . خرجت التجارات منها » • وهكذا يصبح من اليسير انتعاش وازدهار مدينة بغداد لتصبح عاصمة الدنيا المعروفة وقتذاك وبنقد وهبها موضعها وموقعها الصفة العقديمة التي تبدأ منها وتنتهي عندها أهم الطرق العالمية التي تربط الاقاليم التابعــة وذات العلاقة ببغداد . ان هذه الميزات التي امتاز بها موقعها كانت مع عوامل اخرى بشرية وراء تحويلها الى أهم مركز استقطاب حضاري تشع منه عناصر الحضارة •

وفي مدينة البصرة فقد أهلها موقعها « لتلعب دور باب بغداد الكبير ومدخل دجلتها المتدفق بضروب المتاع وأنواع السلع الجلدية من أطراف الدنيا • واكثر من ذلك فقد كانت مقصد القوافل الواردة من كل صوب وحدب ومحط رحال الشرق والغرب من مجاهل الصين الى مفاوز الصحراء الكبرى » • الامر الذي يدل على سعة اقليمها ويفسر ازدهار العمران فيها •

ومن مزايا موقع مدينة الموصل أنها تتوسط حوض دجلة الاعلى والتي تلتقي عنده المناطق السهلية المجاورة والمناطق الجبلية ذات الطبيعة الرعوية وأقليم الجزيرة الرعوي ومرتفعات سنجار ، الامر الذي يفسر أزدهارها في هسذه الفتسرة .

## العوامل البشرية

تصب مختلف العوامل البشرية في مصب الوظيفة أو الوظائف التي يراد للمدينة أن تقدمها ، سواء كان الهدف من انشاء وتطوير المدينة عسكريا أم لايواء عوائل المجاهدين أو لممارسة الادارة أم الانشطة الثقافية بأبعادها والتجارية والحرفية ، تعكس استعمالات أرض ( وظائف ) المدينة المستوى الحضاري لمجتمعها واقليمها والذي بدوره يحدد نوعها وصيغ أدائها وكفاءة هذا الاداء وأهمية كل وظيفة منعكسة على بناء المدينة معماريا وتخطيطيا ، تنوعت وظائف المدينة العربية العراقية لتشمل الوظائف السكنية والدينية والتجارية والصناعية والحرفية والعسكرية ( الدفاعية ) والسياسية والادارية بما فيها العاصمية والخدمية الاخرى ، وهنا تنبغي الاشارة الى أنه ما مس مدينة تختص بوظيفة واحدة ، حتى وان كانت السبب وراء انشائها ، اذ تتنوع وتتطور الوظائف حالما تقام المدينة وبغض النظر عن سبب اقامتها ، ذلك بفعل عامل داينمي تتصف به المدن هو عامل التجاذب الوظيفي ليسد خاجة سكان المدينة ذاتها وسكان أقاليمها وفق المستوى الحضاري لهما ،

وبذلك يكون تصنيف المدن وظيفيا أمرا لا يخلو من تجاوز على الواقع • ان ذلك يجعل التصنيف الذي اعتمدناه هنا على أساس السبب الرئيسي للنشأة وليس على أساس أستعراض البنية الوظيفية مما ستأتى اليه الدراسة •

#### الماميل الدفاعيي ( المسيكري )

على الرغم من قدم هذا العامل بصفته سببا من أسباب نشوء المدن فقد أخذ اهمية خاصة في المدينة العربية العراقية ، أنعكست هذه الاهمية علسى الاهتمام باختيار اكثر المواضع والمواقع التي توفر أعلى نسبة من ميزات الدفاع انسجاما مع الدافع الاساس للانسان في رغبته بالاستيطان الآمن • تتمشل اهمية هذا العامل ليس في المدن المقامة أصلا كمواقع عسكرية ، بل تتمثل أيضا في المدن الاخرى الجديدة مثل البصرة والكوفة (١٧ هـ/١٣٨ م) • عبر عن هذاالاهتمام بالمنشآت التي تخدم وتعزز من عمليات التحصين وزيادة امكانيات الدفاع ، التي تتفاعل مع ميزات الموضع الدفاعية ، من الميزات الدفاعية لموقعي مدينتي البصرة والكوفة وقوعهما على مشارف (حافة ) البادية ولا توجد أية موانع طبيعية بينهما وبين الجزيرة العربية • وقد أنشئتا ترجمة للضرورة العسكرية حيث لعبتا دور المنطلق ( المدخل ) لمواصلة نشر الحضارة العربيــة الاسلامية ، خاصة وأن طلائع العرب قد أبتعدوا كثيرا عن حاضرة دولتهم ، المدينة المنورة ، مما مد من خطوط المواصلات التي اصبح الاعتماد عليها يستهلك وقتا وجهدا كبيرين ، الامر الذي يلقي الضوء على ازدهار المدينتين ، وان بدأتا كمعسكرين قريبين من سوح القتال • لم تعد هاتان المدينتان مقتصرتين في سكانهما على الجنود وعوائلهم، اذ سرعان ماجذبت مختلف أنواع السكان حيث توفر فرص الحياة الواسعة • ومن أهم الوظائف الاخسرى التي جذبتها الوظيفة العسكرية الوظيفة الاداريــة ، أذ تقاســمت المدينتان مسؤولية ادارة الاقاليم التي حررها العرب وأتبعوها لادارتهم • ويحدث الجذب بسبب الحماية التي يوفرها العامل العسكري • كانت مسؤولية البصرة

ادارة جنوب العراق وأغلبية الاصقاع المطلة على جانبي الخليج العزبي مقارنة مع الكوفة التي أنيط بها أدارة اقليم وسط العراق وما يتبعه من اقليم الجزيرة وارمينيا وأذربيجان وبلاد الجبل وخراسان والري وفي تطورهما فقد اصبحت مدينتا البصرة والكوفة مركزين للنشاط الفكري والاقتصادي و

من المدن الاخرى التي يبرز بها أثر العامل العسكري مدينتا الموصل وبغداد المدورة حيث لا فاصل بينهما وبين السهل الرسوبي • وعند كل منهما تلتقى أقاليم متميزة • وبالنسبة لبغداد ، قد تيقن الخليفة المنصور من حصانة مدينته حيث لا يمكن أن يصل العدو اليها الا على جسر أو قنطرة مما. يسهل تخريبهما عند الضرورة • وهنا فلابد من الاشارة الى أن أهمية العامل العسكري قد تجاوزت عامل اختيار الموضع والموقع المناسبين كثابتين طبيعيين لتنعكس على مخطط المدينة وبنائها الوظيفي والمعماري حيث المتغاير البشري الذي ترجم الى العديد من المنشآت الدفاعية التي أسهمت باعطاء المدينة العربية هويتها • ومن أهم المظاهر المعمارية \_ التخطيطية التي تدعم وتعبر عن الوظيفة الدفاعية هي حسن اختيار الموضع والموقع واقامة الاسوار والابراج والخنادق والمداخل المنحرفة أو المنكسرة • كما تم تجاوز ذلك الى نواحي تنظيمية كأن يضمن جانب الساكنين داخل المدينة المسورة وتحديد البوابات المستعملة للدخول أو أوقات ذلك • بما أن مدن العراق العسكرية أنشئت. اصلا في مناطق الخطر فلابد ان تكون مواقعها ستراتيجية مقارنة مع مواضعها التي ينبغي أن تكون تكتيكية حيث تمثل نقاط ارتكاز قوية • ان ذلك يحقق أعلى حد من امكانات ومناورات الهجوم والدفاع وبذلك يكون الموضع موازيا في أهميته للموقع •

#### العامسل الاداري

دفع العامل الاداري الى اقامة مدن معينة مثل مدينة واسط التي أنشأها الحجاج عام ٨١ هـ / ٧٠٠ م في وقت كان العراق مقسما الى ثلاثة أقسام

ادارية • الاول مركزه مدينة الموصل والثاني مركزه مدينة الكوفة والثالث مركزه مدينة البصرة • وتتجلى أهمية اقامة هذه المدينة اذا ماعرف بأنسه اصبحت مدينتا البصرة والكوفة أقل تأهيلا للادارة سبب الاضطرابات فيهماء وكذلك ليتجنب المؤسس الفتن ضده فيهما خاصة وأن لموضع واسط على الضفة الغربية من نهر دجلة ميزات في التربة والمناخ ، ولموقعها اهمية كبيرة حيث التوسط بين مدينتي البصرة والكوفة • وفعلا فقد مارست المدينة ولفترة الاشراف على أدارة كل العراق لتنتقل منها هذه الوظيفة الى مدينة الكوفة مرة ثم الى بغداد مرة اخرى • انعكس ذلك على توسعها لتشمل جانبي دجلةفترة الدولة العباسية بنظام متكامل للمحلات والشوارع والاسواق والتحصين والمنشآت الخدمية الدينية والتعليمية • وفي تجربة العراق الحضارية العربية ، يندر أن تقام مدينة لسبب سياسي \_ اداري الا وتتبوأ المرتبة العاصمية مما ينعكس على مخططها العام النابع من وظائفها • ومن الامثلة التي تعكس الارتباط الجدلي بين الوظيفة السياسية ـ الادارية والدور العاصمي في الادارة هو التنقل من عاصمة الى أخرى أكثر من مرة ، الى أن تم الاستقرار نهائيا في بغداد التيهي الاخرى قد أقيمت مدينة سياسية تمارس الوظيفة العاصمية (الادارية) بعد نقل الخزانة (بيت المال) والدواوين (المكاتب الحكومية) الها ٠

وهكذا توفرت القواعد السياسية \_ الادارية والعسكرية والاقتصادية لتصبح عوامل لقيام المدن التي ما لبثت بتوسعها أن تعددت وظائفها بشكل عضوي انعكس على طبيعة نموها ودرجة اهميتها لاقاليمها •

#### العامل السيباسي

تمثل الوظيفة السياسية أقدم وظائف المدن • ولابد ان تمارس الوظيفة السياسية \_ الادارية من مكان مركزي • ومن ناحية المراتب هناك بسلاث مراتب للمدن ذات الطبيعة السياسية \_ الادارية هي مدن محلية واقليمية

وقومية + تمثل الوظيفة العاصمية قمة تطور الوظيفة السياسية - الادارية ولكنها ليست آخر مراحل تطور هذه الوظيفة ، اذ قد تجاوزتها مدينة بغداد التي أقيمت لعامل سياسي، لتصبح مدينة عالمية، حيث تعدت في منطقة نفوذها حدود دولتها العربية الاسلامية على سعتها • وفي تطورها فقد جمعت مدينة بغداد بين التاريخ القومي والنشاط الاقتصادي • ذلك أنها عاصمة طبيعية نمت طبيعيا مقارنة مع عواصم اصطناعية مثل واشنطن • وبما أن العاصمة بحاجة الى موقع بارز تطل منه على العالم الخارجي فقد اصبح اكثر أهمية من الموضع • ضمن موقعها تمارس وظيفة ادارة الدولة داخليا ، والبوابة التي تتفاعل الدولة مسن خلالها مع العالم الخارجي • ولا يتحقق ذلك الااذا توفرت شروط معينة منها التوسط الجغرافي وتوسط المعمور (الاكيومين) والعامل التاريخي الذي يمدها بعناصر الديمومة والاستقرار •

على الرغم من كون العامل السياسي أهم العوامل في انشاء مدينة المنصور المدورة من قبل الخليفة المنصور ، فقد تفاعلت معه وبشكل عضوي عوامل اخرى انعكست على تخطيط المدينة وبنيتها الوظيفية ، منها العامل الاداري والعامل العسكري ومن ثم العامل التجاري فالديني ــ الثقافي ، لقد ترك كل عامل من هذه العوامل أثره على تفاصيل الوظائف والمعمار في المدينة سواء المدورة منها أم المتوسعة خارجها ، وعندما أقيمت المدينة لم يكن بعيدا عن التصور هدف توحيد الامة العربية الاسلامية واخضاعها لادارة عاصمة جديدة اكثر مركزية هي بغداد ، اذ لم تكن أي من المدن القائمة على ضوء تطورها التاريخي والاجتماعي مؤهلة لان تتبوأ مثل هذا المركز الموحد ، وبالتأكيد الترمكن لبغداد ان تقوم بهذا الدور ما لم تكن محصنة على أكفأ ما يكون التحصين ، وهكذاجاءت خطتها الدائرية ( المدورة ) تماما ، باستحكاماتها التي نوقشت في مجال آخر من الكتاب ، والتي سيتم التطرق اليها اينما يكون ذلك مبررا ، ولضمان مزاوجة النجاح السياسسي ــ الاداري مـع الجانب ذلك مبررا ، ولضمان مزاوجة النجاح السياسسي ــ الاداري مـع الجانب

العسكري للمدينة فقد كان سكان المدينة المدورة ممن يأتمنهم الخليفة و وعندما توسعت المدينة الى الجانب الشرقسي اخذ الجانب الدفاعي ايضا بنظر الاعتبار سواء بتركز القادة العرب وتجمع مواطنيهم حولهم أم بتنظيم الجيش (شكل رقم ٢٠) وهنا فقد تحدث مفارقات معينة في مجال نشوء



شکل – ۲ مراحل انمو المدینة بغداد

المدن كما حدث في حالة بغداد ، وهي أنه ما أن اكتملت المدينة المدورة الا · وظهر نمو حضري غطى مساحة أوسع منالمساحة التي تشغلها المدورة ليؤوي الالاف من العاملين في بنائها والمنجذبين اليها . وبذلك فقد مثلت المدورة بالنسبة لبغداد بصيغة أو أخرى ما يشبه فرساى بالنسبة لباريس • ويبدو من تتبع العواصم واسباب اقامتها أن هناك ارنباطا بين تطور السلطة من طبيعتها العامة الى طبيعتها الاسرية وبين تعدد العواصم التي أنتقلت دوما اتجاه الشمال مرافقة لتوسع الدولة العربية الاسلامية شمالا والى الشمال الشرقي والغربي من الجزيرة العربية • فقد تحولت العاصمة من المدينة المنورة الى الكوفة ، الى دمشق ، الى الانبار ، الى هاشمية الكوفة ، الى بغداد ، الى سامراء ، الى المتوكلية لتستقر نهائيا في بغداد • ومن المدن الاخرى التي انشئت بسبب سياشي هي مدينة سامراء اذ انشأها الخليفة المعتصم وبني جامعها وقصره وبقية المنشآت ، ونقل الوظيفة العاصمية اليها عام ٢٢١ هـ / ٨٣٦ م ، وبقيت كذلك الى ان اعيدت العاصمة الى بغداد مرة ثانية زمن المعتمد • وقد عبر عن أهمية العامل السياسى الاداري في المدينة بالتوقيع المركزي لدوائر الدولة المركزية حيث تمد منها السيطرة والتوجيه على انحاء المدينة والدولة • ولتسهيل ذلك فقد ارتبطت هذه المنشآت بشبكة الشوارع الرئيسية التي تتفرع منها •

### العوامل الاخرى

تتمثل أهم العوامل المتبقية بالعوامل التجارية والدينية والثقافية • وفي ذلك تجاذب يعكس داينمية الحياة وتكامل متطلباتها التي تظهر في المدينة • فلو أخذت مدينة الموصل مثلا فسيظهر تفاعل اكثر من عامل في تطورها ونموها حيث أنها من المدن القائمة والتي فتحها العرب المسلمون زمن الخليفة عمر (رض) عام ١٦ هـ/٢٣٤م ويعكس اسمها أهمية موقعها ، اذ تعتبر من محطات القوافل الرئيسية التي تمربها التجارة بين الشرق والغرب مماانعكس على توسع

أسواقها • دخلت الوظيفة الادارية زمن الامويين متمثلة بدار الامارة وقصور الخلفاء • كما زاد الاهتمام بالوظيفة الدينية حيث طورت المنشآت الدينية مثل المسجد الجامع • وأنعشت هذه الوظيفة الاستعمال التجاري للارض مرة أخسرى •

الى جانب ذلك لعب عامل الدين الاسلامي الحنيف دورا أساسيا في اقامة مدن وتطور اخرى ، ذلك أن تعاليمه تدعو للحياة الجماعية ، من خلال التأثيرات المعمارية والتخطيطية التي اسبغها على المدينة متمثلا بالموقع المركزي للجامع وارتباط وحدات تعليمية به ، وبالعناية الكبيرة في التعبير المعماري والتشكيلات الزخرفية لتفاصيل مكوناته ، وما أن تتكون المدينة بفعل عامل الدين الا وتنجاذب الوظائف المختلفة نحوها وخاصة الاقتصادية والثقافية ، ويلعب الموضع الدور الاول في المدن الدينية مقارئة مع الموقع ، فموضع المدن الدينية عموما لا يخضع لمبدأ الحتم الجغرافي ، مما يفسر تعارض مواضع بعض المدن الدينية مع المواصفات الطبيعية الملائمة ، وقد كان العامل الديني وراء نشوء وتطور نوى حضرية تطورت لتصبح مدنا عامرة او لتلتحم مع مدن اخرى مثل النجف ١٩٠٠ ١٩٣٨ ه / ١٨٠ م ، والكاظمية والاعظمية والاعظمية وكربلاء ٥٥ ه / ١٨٤ م ،

وهناك ارتباط أزلي بين التجارة والمدن ، اذ ما أن يتكون فائض تقوم الحاجة اليه وتتوفر وسائل وطرق نقله الا وتكون النتيجة تطوير مدينة (مكان مركزي) ، واذا ما درست مدن العراق من زاوية التجارة فيمكن ايجاد مدن الاسواق المحلية ومدن التجارة الاقليمية ومدن التجارة العالمية مثل بغداد والبصرة والموصل ، يكون الموضع في المدن التجارية أقل أهمية من الموقع ، ففكرتا فالمدن التجارية تبحث عن مواقع يتحقق لها فيه مبدأ الانقطاع ، ففكرتا الطريق والانقطاع ضروريتان كما هو ملاحظ في مختلف المدن التجارية في المواقع .

وهنا تجدر الاشارة الى انه ما أن تظهر المدينة لعامل ما الا وتتجاذب نحوها الوظائف المختلفة مما قد يجعل وظيفة لم تقم المدينة من أجلها اكثر اثرا على البناء الوظيفي والمعماري لها ، كما فعلت التجارة لمدن مثل الكوفة والبصرة وبقية المدن الواقعة على اطراف الصحراء في العراق حيث تلعب دور الوسيط التجاري بين سكنة الصحارى والسكان المستقرين .

## مقومات المدينة العربية وأصالتها

مثلت المدينة العربية في هذا العصر الاسلامي خلية حضارية ورحما حضاريا تشع منه عناصر الحضارة على أنحاء الدنيا المعروفة • وجاء هذا الاشعاع علميا ـ ثقافيا ومعماريا ـ تخطيطيا ، لا يمكن نكرانه مهما تقادم الزمن • ومن مظاهر الازدهار الحضري اقامة مدن جديدة ونمو أخرى الى حجوم لم تصلها سابقا ، واكساب شبكة المدن طابعا حضاريا وظيفيا وتخطيطيا مميزا • وجاء ذلك مع انتقال مركز الحضارة الى العراق مما انعش مدنه وموانىء الخليج العربي جميعا •

#### المقومسات الوظيفية

لعبت الوظائف دور المبرر الاول لانشاء المدن ، ومثلت السبب الرئيسي في تطورها وديمومتها • فلا مدينة بدون وظائف ، ولا وظائف بدون تعبير معماري تخطيطي • وكلما كانت الوظيفة منسجمة مع الفضاء الذي تقدم منه في المدينة ازدادت كفاءة الاداء مما ينعكس على رفاه المدينة وتقدمها ورضا وقناعة ساكنيها •

تتعدد الوظائف وتتنوع وتتغير أو تتطور حسب المستوى الحضاري السكان المدينة واقليمها ، وهي بذلك تعبر عن الصفة الداينمية لها والنابعة من عدم جماد الانسان الذي يتطلع الى التطور دوما ، ومهما يكن نوع وعدد الوظائف المقدمة من قبل المدينة فانها تتكامل وتتفاعل بشكل تلقائي أو عن

طريق التخطيط لذلك مما يصب في خدمة الانسان ، وقد أكتشفت أهمية عنصر التكامل هذا بغض النظر عن درجته ، اذ تقدم كل مدينة نوعين من الوظائف أساسية وغير اساسية ، أما الاساسية فهي كل وظيفة تجلب المال (الدخل) الى المدينة من خارجها ، اي تخدم سكان المدينة وسكان أقاليمها ، مثل الجباية على القوافل (تجارة المرور) والتجارة بما فيها وظيفة الميناء ، والصناعة الحرفية وبعض الخدمات ، كالخدمات التعليمية والصحية والدينية وبعض الخدمات الادارية المركزية ، هذا مقارنة مع الوظائف غير الاساسية التي تخدم المدينة فقط وليس سكان اقاليمها ، وهي على اهميتها في استمرار وجود المدينة فلا تجلب أموالا او دخلا من خارجها ، ومن هنا يمكن فهم لماذا كانت بغداداكثر ازدهارا من مدينة مثل هيت أو حديثة الفرات ، ومن جملة الوظائف غير الاساسية الوظيفة السكنية واستعمال الارض لخدمات مثل الحمامات ودفن الموتى في أغلب المدن والحراسة والسقاية ،

يرتبط تخصص المدينة الوظيفي ونسبة امتلاكها للوظائف الاساسية من عدمه بسعة الاقليم التابع مما سيعالج في مجال لاحق و وان التباين في سعة الاقليم هو الاخر يتأثر بمتغاير طرق النقل والمواصلات وسهولة الوصول وتتأثر البنية الوظيفية للمدينة العربية بعاملي التجاذب أو التنافر الوظيفيي مما يفسر صيغ وانماط توزيع استعمالات الارض فيها وهناك وظائف تنجذب الى وظائف اخرى لتكملها مما يطور كفاءة الاداء ، مثال ذلك انجذاب الوظيفة التجارية الى الوظيفة الدينية وتركز الخانات وبعض الدوائر المركزية قربهما ومقارنة مع تنافر استعمال الارض السكني مع استعمالها للمجازر و وتتيجة لهذين العاملين مع تدخل تخطيطي مركزي أحيانا ، فقد ظهر في المدينة العربية ما يمكن اعتباره تنطيقا وظيفيا و فهناك مناطق خاصة بالسكن واخرى بالادارة واخرى بالادارة

وعند الكلام عن البناء الوظيفي للمدينة العربية فلا يمكن تجاهل العلاقة

المضوية الجدلية بين كل من استعمالات الارض وتطورها ، ومن يتابع تطور أية مدينة عربية مثل سامراء أو بفداد أو الكوفة سيجد أن هناك معامل ارتباط وي بين ازدهار الوظائف وبين انتعاش المدينة وزيادة سكانها وبالتالي نموها فالفرق واضح بين سامراء العاصمة التي استقطبت العدبد من الوظائف الاساسية بما فيها الوظيفة العاصمية وبين سامراء الظل التي سلبت منها غالبية هذه الوظائف عندما عادت الوظيفة العاصمية الى مدينة بغداد مثلا ، (شكل رقم س ٣) ،



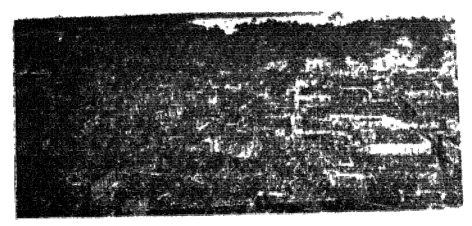
شکل ۔ ۳ مراحل نمو سامراء

ورغم تعدد وتكامل الوظائف وتغيرها يمكن تصنيف المدن العربية حسب تخصصها الوظيفي و فهناك المدينة العاصمية (السياسية) مثل بغداد والدفاعية (العسكرية) مثل البصرة والادارية مثل واسط والتجارية (مدن السوق) مثل الموصل ونسبة عالية من مدن العراق الاخرى والدينية مثل النجف وستظهر هذه المعالجة أن هناك علاقة جدلية بين الوظيفة والشكل مما يفسر البنية المعمارية والتخطيطية للمدينة مما له علاقة بكفاءة الاداء وأصالة الانجاز المعماري ودرجة التحوير الذي تتعرض له الوحدات المعمارية والتجارية العمارية والتجارية والتجارية والصناعية الحرفية والعسكرية والثقافية والتجارية

#### استعمال الارض السكئي

يمثل استعمال الارض السكني أهم الاستعمالات الموجودة في المدينة العربية فهو يغطي أعلى نسبة من مساحتها وبنسبة تتراوح بين ٢٥و٠٠/٠٠ كما يحتل المسكن مكانا بالغ الاهمية في تفوس المواطنين اذ بدون توفره لسن يمكن ممارسة اية وظيفة أخرى بأبداع وللمسكن قدسيته في الاسلام اذ أنه يمثل حرم الاسرة وعبر عن ذلك بعناصر معينة ، في الوقت الذي حافظ فيه على الالفة والتراحم بين الناس من خلال قربه ومجاورته لبقية المساكن وأخذ المسكن عدة صيغ أو أنماط توزيعية حسب المتفايرات المعتمدة وفمن ناحية الكثافة السكنية في وحدة المساحة يظهر أن أقل الاجزاء كثافة هي المناطق ناحية الكثافة السكنية في وحدة المساحة يظهر أن أقل الاجزاء كثافة هي المناطق قد تزيد مساحة الوحدة منها على ٣٤ ألف م٢ كما في قصر المنصور بغداد وليها في ذلك المناطق السكنية للمتمكنين اقتصاديا مثل كبار التجار ، وأخيرا المناطق عالية الكثافة لبقية السكان و الا ان هذا التنطيق المكاني قد تعرض المتحوير الكبير في مراحل لاحقة من تطور المدينة فاصبحت ظاهرة الخلط في الكثافة سمة تميز المحلة السكنية التقليدية ترجمة للتفاعل والتكامل الاجتماعي الكثافة سمة تميز المحلة السكنية التقليدية ترجمة للتفاعل والتكامل الاجتماعي

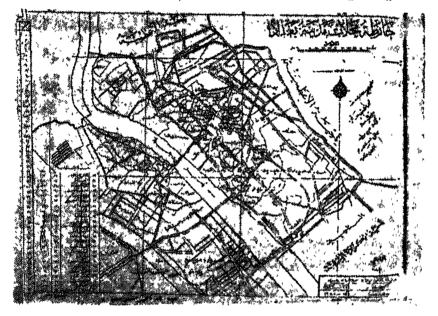
مما يشكل أصالة في مجال ايجاد البيئة السكنية الملائمة ومسن هنا أصبح من الشائع وجود أوسع البيوت الى جوار أصغرها وبدون أن توجد أية حساسية اجتماعية لذلك و انعكس ذلك على صعوبة تمييز ضخامة البيوت من مداخلها المتشابهة الى حد بعيد في التصميم والطراز و أما عند اعتماد متغاير الارتفاع فسيظهر بان الصفة السائدة هي الوحدات السكنية ذات الطابق الواحد وهو ما فضله الخليفة عمر (رض) على ضوء ظروف المرحلة مع استثناء القصور و غير أنه ونتيجة للتطور الاجتماعي الاقتصادي في مراحل لاحقة بدأت تسود ظاهرة تعدد الطوابق والتي يسودها ظاهرة البيوت ذات الطابقين وهنا فالامتداد الافقي وبكثافة عالية هو سمة من سمات المدينة العربية (شكل رقم - ٤) و



شكل ـ ؟ نسيج المحلة العربية التقليدية \_ بغداد

وبالامكان اعتماد متغاير مواد البناء للتمييز بين الوحدات السكنية . وفي هذا المجال تكون الاولوية للبيوت المبنية من اللبن والطايوق والجص والطين ، كما ستظهر مواد اخرى مثل الكلس والاخشاب والحجارة والزجاج والحصى والقصب مما يتفق وما يقدمه الموضع مسن مواد بناء محلية .

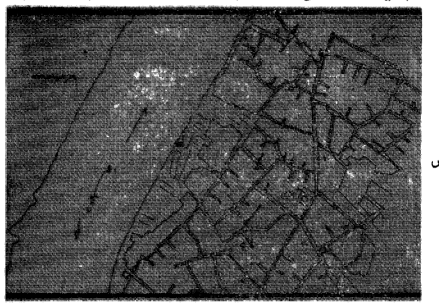
وفي كل ذلك فقد اتصفت المدينة العربية بنظام المحلات التي أخذت شكل القطائع أو الخطط في مرحلة النشوء ، كما ظهر في مدن مثل البصرة (خمس قطائع) والكوفة (سبع قطائع) وبغداد المدورة (أربع قطائع) يسكنها الناس حسب متغايرات اجتماعية معينة ، لكن هذه الصيغة تطورت وبسرعة ليحل محلها نظام المحلات (الحارات) الذي لازال قائما في اجزاء مدننا التي تنتمي الى هذه المرحلة (شكل رقم – ه) ، ويبدو أن المحلة قد



شکل ۔۔ ہ

تطورت لتصبح متكاملة في بنائها الوظيفي والمعماري مما يزيد من ارتباط سكانها بها • فهناك المجامع الذي يلتقي عنده سكان المحلة بانتظام • كما وهناك السوق الذي يمثل محور الحركة الرئيس للسكان مما يزيد من تلاحمهم ، والحمام وبقية المخدمات • وعموما تكون بيوت المدينة العربية الموزعة على محلاتها متراصة (متلاصقة) بدون المساس باستقلالية البيت منخلال امتلاكه

الساحة الداخلية والمدخل المنكسر والحيطان العمياء وعدم تقابل مداخسل البيوت وبالنسبة لانظمة الشوارع في كل من هذه المناطق السكنية ، فقد كانت مستقيمة ووفق تدرج مرتبي في المرحلة الاولى ، لتصبح عضوية الطبيعة، تلقائية النمو فيما بعد ، استجابة لمتطلبات الدفاع والمناخ وتقنية التخطيط مما يصب في خدمة الساكن و تحقيق أعلى درجات الرضا والسعادة (شكل - ٢) ،



شكل ــ ٦ مراتب الشوارع في مدينة بغداد العربية

وفي سامراء أخذ توزيع المساكن في المرحلة الاولى صيغة اخرى هي قصور الخلفاء وقطائع الامراء وبيوت اهل المدينة و وبغض النظر عن انماط توزيع الوحدات السكنية فقد مرت بمراحل تطور من ناحية مواد البناء المستعملة وتفاصيل التصميم والطراز والكفاءة وعموما تتكون الوحدة السكنية من عناصر الساحة (الحوش) الوسطية القائمة الزوايا غالبا ، والايوان والغرف والاروقة والمماشي والدهاليز المسقوفة التي تربط بين

المسكن والشارع والظلة ( الطارمة ) والسلم والملقف والسرداب وغرف المرافق المنزلية • تتوزع هذه الفضاءات بشكل كفوء لا اهدار فيه بالمساحة ويحقق اعلى درجات المواءمة الاجتماعية للمناخية وبمواد بناء محلية صريحة التعبير • ويغلب على الدور أن تشتمل على مجار تحت الارض وقد يكون في بعضها آبار •

وعندما يرتفع الضغط ( الطلب ) على الوحدات السكنية في مراحل نمو المدينة تزداد قيمتها مما يشكل بداية لمشكلة سكنية • وبهذا الخصوص فقد كانت الدولة تساعد من قصرت يده وذلك بأقراضه من بيت المال • وكان ذلك يجري تحت اشراف « مجلس البناء والمرمة » وهو تابع الى ديوان النفقات في بغداد • ان ذلك يمثل درجة متقدمة في مجال تطوير العمارة وتخطيط المدينة واضافة عربية تطبيقية لحل مشاكلها •

#### استعمال الارض الديني

انه لمن اليسير جدا تشخيص اهمية هذا الاستعمال للأرض في المدينة العربية الاسلامية وقياسه ، سواء على أساس وظيفي أم معماري - تخطيطي - مكاني ، جاء الدين الاسلامي الحنيف منظما لحاجات الفرد والمجتمع وموازنا اياها بالقيم الروحية والسلوكية ، ومنا هنا فقد أصبح الجامع المعبر الرئيس عن الوظيفة الدينية ، فهو الحيز للقاء والالتقاء الروحي والثقافي والاداري والتعليمي والسياسي والاجتماعي لسكان المدينة ، وعبرعن كل ذلك معماريا بابداع ، فمن ناحية وظيفية ترتبط الوحدات الدينية بالبعد الروحي للانسان الذي لا توازيه أية قيمة حياتية اخرى ، والذي أسبغ على المدينة رمزا موحدا من خلال وحدة القبلة ، أي الاتجاه نحو الكعبة المشرفة التي وجهت أبنية الجوامع وعمقت مشاعر الوحدة لدى المصلين ، وفي حالات معينة فقد تكافل الجامع والقصر في تنظيم أمور الحياة ضمن الاطار العام الحضارة العربية الاسلامية ،

ومن ناحية التوزيع تحتل الوحدات الدينية وعلى رأسها الجوامع أكثر الاماكن مركزية في المدينة ، أي المناطق التي يسهل الوصول اليها • وتتناسب سهولة الوصول أي مركزية الوحدة الدينية مع مرتبتها (شكل ٧٠)



شكل \_ ٧ مركزبة الجامع \_ ضريح الشيخ عبدالقادر الكيلاني \_ بفداد

أذ أن للجوامع مراتبها فهناك المسجد الجامع الذي تدور حول رحاه غالبية وظائف المدينة الاخرى ، وتصب عنده أهم شوارع المدينة التي تربطها بالعالم الخارجي ، يليه في الاهمية جوامع من المرتبة الثانية فالثالثة وهكذا ، وتحتل الجوامع من المراتب الادنى هي الاخرى مناطق مركزية في محلاتها ، يرتبط عدد وسعة الجوامع والوحدات التي ترتبط بها مثل الربط والسقايات والحمامات والمدارس بتطور المدينة وفعندما انشئت طلائع المدن العربية الاسلامية كان يفضل ان تحتوي على جامع واحد ، لتعدد فيما بعد وتوزع على انحاء المدينة

المتوسعة بما يتفق وزيادة عدد المصلين الذين لم يعد الجامع الرئيسي قادرا على استيعابهم .

تتجاوز أهمية الوظيفة الدينية كل ذلك لتعبر عن نفسها معماريا حيث تحتل الابنية الدينية أنبل واوسع واضخم واجمل الوحدات المعمارية في المدينة العربية الاسلامية وبغض النظر عن تفاصيل عمارة الجامع ومرتبته يملكن القول بأن أهم عناصره المعمارية هي القبة والمآذنة التي تؤشر الشخصية المعمارية المميزة للجامع وأما المكونات المعمارية الاخرى فتشمل المحراب والمنبر والمسقفات الخارجية وفضاءات المرافق والميضأة والسور والابواب والنوافذ مع العناصر المؤثرة في توفير الشعور بالارتباط بالخالق ممثلة بعناصر زخرفية تشكيلية تعبر عن الابعاد الروحية وانسجاما مع تعاليم الاسلام و

لعبت الوحدات الدينية دور النوى التي نشطت النمو الحضري في أجزاء جديدة من المدينة العربية أثناء نموها و ولولا الجوامع التي تعددت زمن الدولة العربية العباسية في جانبي بغداد مثلا لما توسعت في عصرها الذهبي ذلك التوسع الكبير و اذ ما أن يقام جامع الا وتتجاذب حوله وظيفيا استعمالات أرض هامة اخرى كالتجارة والصناعة الحرفية والتعليم ، وتخطيطيا الشوارع الرئيسية والساحة المركزية و يعتبر الجامع أو الجوامع معيارا لتأشير حجم المدينة سكانيا، فمن عدد المصلين يمكن تقدير عدد العوائل الساكنة في المدينة أو في اقليم الجامع المباشر و كما وتبرز أهمية الوحدات الدينية في كتابات الرحالة والباحثين من المؤرخين والجغرافيين ، اذ كانت الوحدات الدينية أهم واول ما يجذب تغرز أهمية الجامع عندما يعرف بأن أول الوحدات المعمارية التي تنشأ في تبرز أهمية الجامع عادة ، مع استثناءات لاحقة حيث يبني القصر أحيانا أولا و كما ويشكل الجامع بمنارته او مناراته أعلى نقطة في خط سماء المدينة عاكسا أهميته و واكثر من ذلك فقد كان العامل الديني ، كما تمت الاشارة اليه ، عاملا

أساسيا لقيام أو ازدهار مدن مثل الكاظمية والاعظمية وكربلاء والنجف والموصل وغيرها .

### استعمال الارض التجاري

تقاس أهمية الوظيفة التجارية بمركزية المدينة العربية بالنسبة لاقليمها ومركزية أسواقها التي غالبا ما ترتبط مع الجوامع التي يجتمع ويتفرق عندها الناس • تتمثل أهمية هذه الوظيفة أيضا بأتتسارها في كافة المدن وان تباينت صيغ ودرجة هذه الاهمية سواء كان استعمال الارض التجاري أساسيا أم غير أساسى •

وفي حالات كثيرة وبغض النظر عن سبب النشأة، تتطور الوظيفة التجارية لتصبح ذات أهمية قد تفوق الوظيفة الاساسية التي أنشئت المدينة أصلا لتأديتها .

يعبر عن الوظيفة التجارية باسواق ثابتة ووقتية • وما يهم هنا هو الاسواق الثابتة التي تحتل أهم شوارع المدينة واكثرها جذبا للسكان في ذهابهم وايابهم فهي تأخذ النمط الطولي \_ الخطي والمتشعب ، الذي يبدأ من وينتهي عند الجوامع الرئيسة ويمتد مع المحاور الرئيسة التي تتجه نحو مداخل او مخارج المدينة • ولزيادة كفاءة استعمال الارض التجاري ظهر مفهوم تخصص الاسواق حسب السلع المقدمة من كل منها ، مما يرضي طبيعة المتسوق في فحص بضاعته ومقارتها مع نظائرها بسهولة وبوحدة مساحية محدودة • واستيعابا لظروف المناخ السائدة فقد سقفت أغلبية الاسواق بطرق ومواد معينة ، مما يشد وشأنها شأن الجوامع فقد لفتت الاسواق مبلطة أو يكون على جانبيها رصيفان وشأنها شأن الجوامع فقد لفتت الاسواق انتباه الدارسين والرحالة الذين مروا في أو اهتموا بدراسة المدينة العربية • وترتبط سعة الاقاليم التسويقية في أو اهتموا بدراسة المدينة العربية • وترتبط سعة الاقاليم التسويقية (التجارية ) للمدينة بدرجة التخصص الذي وصلته اسواقها • فكلما ازداد

التخصص كلما اتسعت مناطق نفوذ المدينة مما ينعكس على ازدهار المدينة وتطور عمرانها وجاء تخصص الاسواق تجاريا لاسباب اجتماعية نفسية اقتصادية وتخطيطية رئيسية و اذ بالامكان ايجاد أكثر من ٢٦ تخصصا داخل المنطقه التجارية لاية مدينة تجاوزت حدا معينا من الاهمية (وهي: اسواق الزياتين والدقاقين والصيارفة والصيادنة والحدادين والصياقلة واسواق القمح والطرازين والسماكين والايزاريين والقصابين وباعة البقل واصحاب الفاكهة والريحانيين والجرارين والخبازين والجدالين والعطارين والجزارين والاساكفة والدباغين والنجارين والغضائريين والخشابين والحلاجين والحذائين) والنجارين والغضائريين والخشابين والحلاجين والحذائين) والنجارين والغضائريين والخشابين والحلاجين والحذائين)

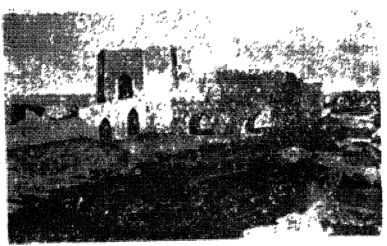
وفي مجال توزيع الاسواق والمنشآت التجارية ، يمكن التوصل الى ان نوعا من المراتب كان سائدا اذ تستعمل الاسواق دليلا ومعيارا على حجم وأهمية المدن أو أهمية أقسامها • فللمدينة اسواقها المركزية ، وللمحلات أسواقها المخاصة من مرتبة ادنى كما وجدت الدكاكين المتفرقة أيضا • ويربط بين هذه المراتب شوارع يتحول قسم منها الى شوارع أسواق أيضا •

#### استهمال الارض الصناعي \_ الحرفي

لعبت الصناعة \_ الحرفية دورا هاماً ليس في سد الحاجات لسكان المدينة بل لتوفير وارد من خارجها حيث تسوق منتجاتها ويمكن قياس أهمية الصناعة الحرفية من المواقع المركزية للاسواق التي توجد فيها • اذ يمكن لمثل تلك المواقع أن تسد حاجة المستهلك الذي يسهل وصوله اليها • وقد كان لكل حرفة سوقها الخاص الذي يحمل اسمها كما أشير اليه قبل قليل • كما تمتد الاهمية أحيانا الى الحد الذي تسمى فيه بعض المحلات باسماء الحرف التي تسودها • وعمليا تختلط استعمالات الارض الصناعية في المدينة العربية مع استعمالاتها للتحارة •

# استعمال الارض العسكري ( الدفاعي )

يحتل هذا الاستعمال اهمية بالغة في غالبية المدن العربية سواء القائمــة



شكل ــ ٨ الباب الوسطاني لسور بغداد

ومما يعززها هو حسن اختيار المواضع ذات المواصفات المعينة • واكثر من ذلك فقد أثر هذا العامل حتى على محلات المدينة التي كثيرا ماكان لها بواباتها التي تقفل وقتما يكون ذلك ضروريا •

#### استعمال الارض الخدميي

احتلت الخدمات المجتمعية والعامة مكانها في المدينة العربية حيث خصصت الاراضي للخدمات التعليمية التي تمثلت بالدرجة الرئيسة بالمدارس والجامعات

حيث تتوفر فيها اختصاصات متعددة منها التفسير والحديث والرياضيات وعلوم القرآن والطب والفلك • وبلغ عدد المدارس في مدينة بغداد مثلا ٣٤ مدرسة على امتداد فترة الدراسة ، الى جانب دور الكتب العامة التي بلغت ١٩ دارا • أما الخدمات الصحية (مشافي) فقد انتعش بناؤها في مدينة بغداد وبقية الامصار وخاصة في القرنين التاسع والعاشر للميلاد • وكذلك الحمامات ذات النمط الموحد عموما والتي ميزت العديد من المدن من حيث صيغ تصميمها وانتشارها (توزيعها) هذا الى جانب الربط التي وصل عددها الى ٢٠ رباطا في بغداد والزوايا التي بلغ عددها ٥ زوايا في بغداد ايضا ، والسقايا ، مما يسهل ويكامل عمل المدينة لخدمة سكانها •

كما كانت تجهز المياه بطرق متقدمة من جملتها استعمال القنوات المكشوفة أو المغطاة مستفيدين من انحدار الارض واتجاهاتها الى أبعد الحدود • وتمتلك المدينة العربية أيضا نظاما كفوءا لرفع القمامة وبشكل دوري ومنتظم • اما الطرق فكثيرا ما كانت تعبد • كما وكانت الخانات تلعب دور الفنادق في مختلف المدن • ومما ساعد على تحقيق ذلك انتظام مالية الدولة والمستوى الحضاري للامة •

ومهما يكن التركيب الوظيفي للمدينة العربية ، فقد تأثر بمواصفات الموضع التفصيلية سواء على مستوى التوزيع أم المعمار والتخطيط أم الكفاءة في الاداء • جاء هذا التأثير من عناصر مثل التضاريس والتربة والمناخ ومصادر المياه •

وهكذا يتوزع سكان المدينة بجناحيهم الحضري الاصلي والمهاجرين على الانشطة المختلفة التي تمثل استعمالات الارض ، ومن اهمها استعمال الارض التجاري (تجار، مصدرين، موردين، صيارفة، سماسرة) واستعمال الارض الصناعي ـ الحرفي (أرباب الحرف ومساعديهم) واستعمال الارض الديني والاداري والعسكري (الجنود) والتعليمي وبعض السكان الذين يعملون أو

ير تبطون بالزراعة (من بينهم المسلاك الغائبون) واستعمال الارض الترفيهي (حدائق برك ساحات سباق) والنقل والمواصلات وخدمات اخرى مثل الحراسة و ولكي تكمل معالجة وظائف المدن العراقية فلابد من التوضيح بانها جميعا أو أغلبها تتفاعل في بعدي المكان والزمان وفي سياق هذا التفاعل قد تنقرض وظيفة وتتطور اخرى و اذ ليس شرطا أن تمتلك المدن كافة الوظائف اذ قد توجد مدينة كبغداد تمتلك الوظائف كلها في حين يتناقص عدد الوظائف في مدن اخرى لتصبح على أقلها في المدن ذات الطابع والوظيفة المحلية و وبهذا المنظور يمكن ايجاد عدة طبقات (مراتب) وظيفية للمدن في العراق و

# المقومات التخطيطية للمدينة العربية

في نشوئها وتطورها كانت حركة الانسان وأبعادها الموجه الاساس في تخطيط المدينة العربية ، سواء كان ذلك على مستوى المدينة بالحجم الذي تصله أم على مستوى مساحات المحلات المكونة ومقاسات شبكة الطرق في بعديها الطولي والعرضي ، مع استيعاب تام لمواصفات الموضع كالتضرس الذي كثيرا ما تتبعه الشوارع ، أم في توفير مواد بناء محلية مناسبة ، لقاطعي لجانب المعنويات والروحانيات اهميته البالغة ، فالشوارع والساحات والاسواق والوحدات المعمارية المختلفة توفر كل العناصر التي تساعد على ممارسة الحياة بانتظام وانسانية ، وذلك من قبل كل من الفرد والجماعة ، وهكذا كان مكان العمل والسكن وقضاء وقت الفراغ محققا وبكفاءة عالية بالوحدات المعمارية والتخطيطية التي طورها العرب في مدنهم ، ومن هنا فقد والحجارة والجس والطين والاخشاب وشبكات الفضاءات المغطاة وغير المغطاة وغير المغطاة وغير المغطاة تقام المدن ، فالمدينة أريد لها أن تكون فاضلة قدر المستطاع ، وفي هذا السياق فقد اصبحت المدينة في العراق بناء وانحازا حضاريا بابعاده المعمارية التخطيطية التكاملة من أجل خدمة الفرد والمجتمع ،

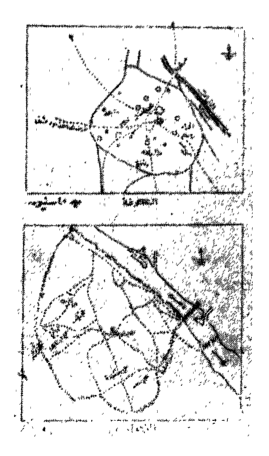
ولا يمكن فهم تخطيط المدينة العربية بدون استيعاب البنية الوظيفية لها والتي تمت معالجتها بايجاز ، والتي ترسم صيغ تحرك وتجمع وسكن الافراد والمجتمع • فهسي المتغايسرات التي تبنى على ضوئها النواحسي الاجتماعية والاقتصادية وتحدد درجة رضا الناسس • يعبر عن ذلك بعناصسر ووحدات معمارية تخطيطية تتمثل على التوالي بالوحدة السكنية والوحسدة الدينية والسوق وملحقاته والوحدة العسكرية والوحدات الخدمية ، يربط بين كل ذلك انظمة شبكة الشوارع والساحات والفضاءات الاخرى المفتوحة • سوف لن نتطرق الى التفاصيل المعمارية لهذه الوحدات التي عولجت في مواقع اخرى من هذا الكتاب وسيؤكد في التعرض لها ، ومن خلال كونها الخلايا المكونة للكل الحضري ، على المفاهيم والقيم التخطيطية والمعمارية التي اضاف بها العرب الى حضارة الانسان بالوقت الذي اكسبوا فيها المدينة هويتها الحضارية الممرة •

ومن كل ذلك النسيج الوظيفي الذي عبر عنه معماريا وتخطيطيا بتشكيل يسبغ على المدينة هويتها يمكن اكتشاف أن المدينة العربية تتكون مسن المنطقة المركزية الرئيسة والمناطق المركزية من مراتب ادنى والمناطق السكنية وانظمة النسوارع والساحات والاماكن المفتوحة ، والوحدات المعمارية التي تؤدي منها الوظائف الاخرى كالمقابر (الجبانات) والمنشآت العسكرية بما فيها الاسوار تتفاعل هذه الاجزاء لتشكل الكل الحضري الغني بالقيم المعمارية والمبتكرات والانجازات التخطيطية التي ستعالج في هذا الكتاب .

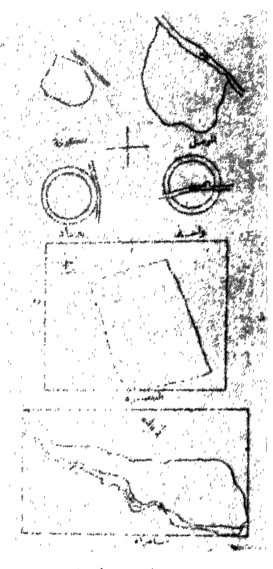
تستقطب المنطقة المركزية ، حيث اعلى درجات ، واسهل صيغ الوصول ، الوظائف المركزية وبالتالي الوحدات المعمارية المركزية مثل الجوامع والاسواق والدواوين وبيوت المال وقصور الخلافة أو الامراء والولاة ، وتظهر مراكز اخرى من مراتب أدنى تستقطب أو تجذب استعمالات مماثلة ولكن لتغطية حاجات مجتمعات أصغر تتمثل بمجتمع المحلات مقارنة مع المنطقة بإلمركزية

الرئيسة التي تخدم المدينة كلها وأقاليما التابعة ، مستفيدة من مركزية الموقع و نفاءة شبكة الطرق التي تبدأ منها وتنتهي عندها .

ناخذ المدينة العرببة في الغالب استكالا دائرية اما منتظمة كما هي الحال في مدينة بغداد المدورة أو قريبة لذلك في مدن اخرى مثل واسط والموصل والحضر أو طويلة مستطيلة مثل سامراء أو خطية مثل عانة او على شكل يقرب من المثلث قاعدته النهر (شكل ـ ٩) • وفي ذلك فقد كان لعاملي التخطيط



شکل ۔ ا



was modely as I little !

وصفات الموضع آثر هما و وسوف لد بن ندخا، في هاسبل آي ون الخطط لانها درست في مجال آخر من هذا الكناب وسمكتنس بالاشارة الي اي من التفاصيل اينما يكون مررا ومنسجما مع الموضوع المار و موكا، في دراسة المقومات

التخطيطية للمدينة العربية على المفاهيم التخطيطية والمبادىء المعمارية ومظهر المدينة العام وتأثيرها العالمي •

# الفاهيم (القيم) التخطيطية

تظهر آثار هذه المفاهيم التي اعتمدها المخطط العربي في العراق على مستوى المدينة ككل ، وعلى مستوى أجزائها المكونة ( محلاتها ) مما أسهم في اعطاء الوجه الحضاري المميز لها بين مدن العالم التي تنتمي الى حضارات اخرى والتي تأثرت بها مدن عديدة .

#### مفهسوم نظام الراتب

بالاضافة الى اعتماد هذا المفهوم على مستوى اقليمي كما سيظهر ، فقد كان أساسيا في تخطيط المدينة ، ان من ينظر الى المدينة العربية في العراق سيكشف حقيقة فاعلة هي أنها تتكون من سلسلة من مراتب العناصر المكونة لها ، لم يأت ذلك عفويا انما قد جاء من خلال الممارسات ليصل بالمدينة واجزائها الى أعلى درجات الكفاءة والمواءمة الانسانية ، يحدث هذا على مستوى الجوامع والمناطق المركزية ( الاسواق ) والشوارع والساحات ،

فعلى مستوى الجوامع هناك الجامع المركزي أو المسجد الجامع الذي يحتل مركز المدينة أو اكثر اجزائها مركزية ويحتل مساحة لا يحتلها أي جامع آخر ويعبر عنه بمعمار وتفاصيل معمارية وتكوينية لا تتكرر على المستوى ذات بالجوامع الاخرى و انه أسهل الجوامع وصولا ، وبالتالي أهمها وظيفة حيث يخدم سكان المدينة كلها وسكان اقليمها و وتعبيرا عن أهميته فأنه يؤشر بمناراته وقبابه أعلى الوحدات المعمارية في المدينة ، وكثيرا ما يكون اكثر استقلالية من ناحية معمارية من الجوامع الاخرى التي تلتحم عضويا بمباني الاحياء التي توجد فيها ومن ناحية معمارية فأنه اكثر تأثيرا على الناظر حيث تأثيراته الكبيرة في المظهر والتشكيل (شكل سلم المواجهاته وقباب



وما ذنه وساحانه وسمى مواد بانه لا مكرر دمس الصبعه بالانجاز والمعاصيل في الجوام الاخرى الاكتر بواسعا ، ورسل ذلك بالاضافة الدى الجانب الركزية أن الربول والمماري ساجعه ومركز المسيء ، فبغلب على الجوامع المركزية أن ورد ن مربيله من الخاماء والامراء والحكام معارنه مع الجوامع الاقل مرنبة والسي درد ا دسكان المحلات التي طهر فيا ، وهكذا ذعند مسح اية مدينة برمة كررة في العراق مسطهر مان لعدد وبوريع ، أي مرابب ، الجوامع أثره الكرير على سكراها العام ، أذ بؤشر كل جامع وبدرجات (مستوبات) مختلفة درجة المسداد استعمالات ارض مركزية بعبر عها بوحدات معمارية مركزية مثل الاستعمال النعلسي والثقافي والصحي للارض والني بكون على أعلى مرابها

حول المسجد الجامع لتتدرج في الاهمية حول أو قرب الجوامع من مراتب ادنى و يحدد عدد مراتب الجوامع حجم المدينة السكاني الذي يؤشر عدد المصلين و بالتالي سعة الرقعة التي تشغلها ومدى سماع صوت المؤذن وعمقها التأريخي و يلعب الجامع بغض النظر عن مرتبته دورا روحيا بالغ الاهمية بالنسبة لمجتمع المدينة واقليمها و تطورت أهمية الجامع والتعبير عنها في مراحل نمو المدينة حوله و اذ كان المكان المركزي الذي تصدر منه التعاليم الاسلامية وفيه يلتقي الحاكم بابناء رعيته و ليصبح مرتبطا في مرحلة لاحقة بوحدات معمارية وظيفية اخرى كالقصر ودواوين الدولة وبيوت مالها والى أن وصل الى مرحلة لم يفقد بها مركزيته ولكن جاء بعد منشآت أخرى مثل قصر الحاكم و واخيرا اصبحت الجوامع وتعددها تعبيرا عن رغبات وتمكن بعض الناس و

كذلك عمل مفهوم المراتب عمله في توزيع الاماكن المركزية التي توزعت على عدة مراتب ، الاولى منها منطقة واحدة ويزداد العدد كلما هبطت مرتبة (فئة) المنطقة ، وبالامكان اعتماد متغايرات معينة لقياس اهمية هذه المناطق أهمها وجود الجامع ، اذ يظهر الجامع المركزي في المنطقة المركزية لتظهر الجوامع الاخرى في المراكز التالية ، الى جانب ذلك فهناك متغاير سهولة الوصول الذي تحدده طرق المواصلات ، اذ تلتقي عند المنطقة المركزية مقارنة مع المناطق من مراتب ادنى ، التي قد لا يمر بها سوى شارع أو زقاق واحد ، هذا الى جانب التجاذب الوظيفي الذي سبب اعلى تركز بالوظائف في المنطقة المركزية مقارنة مع المناطق المركزية من مراتب ادنى ، والتي تتنوع فيها الوظائف ، ولكن مستوى تخصصها وعددها والوحدات المعمارية التي تؤدي منها أقل كفاءة مما هو ملاحظ في المنطقة المركزية ، ينعكس ذلك على سعة اقليم كل مركز وعلى تفاصيل وحداته المعمارية التي تكون اكثر تطورا في المنطقة المركزية ،

وتلعب الاسواق دورا رئيسيا في تحديد مرتبة المنطقة و وجاءت اهمية الاسواق لتعبر عن دور التجارة في المدن العربية التي انتعشت الوظيفة التجارية في

أغلبها من خلال موقع الوطن العربي الدي يربط بين مناطق الحضارات الآخرى، وبذلك فقد كثرت المدن النهرية والبرية والبحرية التجاريــة التي أشــرت أسواقها أهم معالم المدينة .

تظهر الاهمية التخطيطية للاسواق وتوزيعها وصيغ انجازها في أنها اكثر العناصر الوظيفية التخطيطية ارتباطا بالناس حيث يمارس فيها النشاط الفردي والجماعي و ودليل ذلك ان الاسواق كانت اقل العناصر التخطيطية تأثرا بأهواء وتطلعات ورغبات المسؤولين وفي مختلف مراحل نمو المدينة ومن هنا ونتيجة لاستمرار وديمومة وتطور الاسواق وفق المتغايرات الاجتماعية الاقتصادية والتخطيطية السائدة في مراحل نمو المدينة فقد اصبحت الاسواق من اهم وأغنى الموروثات الحضارية على مستوى التصميم فسي المدينة و

وفي حالة الشوارع (٤) فلها مراتبها هي الاخرى سواء عند تخطيط المدينة الجديدة كما في واسط والبصرة والكوفة وبغداد المدورة أو في المدن ذاتها بعد تطورها ، أو في المدن القائمة ، ففي مدينة مثل البصرة جعلت الشوارع الفاصلة بين الخطط بعرض ،٤ ذراعا تفصل بينها شوارع أقل مرتبة بعرض ،٢ ذراعا لتهبط الى أزقة بعرض ٧ أذرع ، هذا مقارنة مع الشوارع زمن الرسول (ص) والتي أوصى ان لا تقل عن ١٠ أقدام عرضا ، وفي واسط كان التدرج من ٨٠ ذراعا للشوارع الرئيسة يليها الدروب فالسكك في حين كان التدرج من ٨٠ ذراعا للشوارع الرئيسة يليها الدروب فالسكك في حين لا تقل بعد ذلك ، وعندما تدرس الشوارع كمراتب ، ينبغي عدم تجاوز المتغاير للانساني لها سواء بالعرض أم الطول أم توفير الظل أم عضويته مما يصب في توفير اعلى صيغ الانسيابية للسكان في حركتهم من والى المسكن ، في توفير اعلى حين مما وفر هو الآخر الارضية التي حقت روابط اجتماعية للعمل أو للتسوق مما وفر هو الآخر الارضية التي حقت روابط اجتماعية موفقة بين سكان المحلة نفسها وبين سكان المحلات المختلفة ، يتجه الشارع

الرئيس (المرتبة الاعلى) نحو مركز المدينة حيث الجامع والسوق ، كما وينتهي عند مدخل أو مخرج المدينة ، يتفرع منه شارع من مرتبة ادنى ومن الاخير شارع أو زقاق من مرتبة ادنى لينتهي الشارع أو ليصبح دربا مغلقا ، ان هذه العضوية والتدرج والتشعب في شبكة الطرق تذكر بنظام العروق في ورقة العنب ، انعكس اثر هذا النظام المرتبي حتى على تفاصيل حركة وتصرفات المتجول الذي يكون اكثر التزاما كلما اقترب من بيته حيث الشوارع الضيقة أو المسدودة ، مقارنة مع تحرره النسبي عندما ينتقل في حركته الى شوارع من مراتب أعلى حيث يتحول استعمالها الى سكان جاؤوا من مختلف المحلات في المدينة بل حتى من خارجها ،

ومع الشوارع تظهر الساحات التي هي الاخرى لها مراتبها • فكلما كانت الساحة عامة كلما ارتفعت مرتبتها وهكذا كانت الساحات العامة المرتبطة بالجوامع المركزية • ويحدد مرتبة الساحة درجة وانتظام وحجم التردد عليها واستعمالها ، ويحدد ذلك الوظائف التي تقدمها للسكان من أجل ممارستهم لانشطتهم ذات الطابع الجماعي ، الدينية منها والتجارية والسياسية حسب المرحلة الحضارية للمدينة العربية •

وقد لعب فناء الجامع المكشوف دور الساحة العامة في المدينة العربية الاسلامية ، ولكن ذلك لم يحل دون أن تتطور ساحات عامة توجد امام الجوامع أو عند التقاء اكثر من شارع أو حتى عند نقطة معينة أو اكثر على الشارع نفسه ، وتتصف الساحة من هذا النوع بعدم انتظامها ، ونظرا لاهميتها بالنسبة للسكان يندر أن يحدث تجاوز عليها من قبل البناء حيث تمثل الحيز الذي تمارس فيه التجمعات في الافراح والاتراح ، فهي ملك للكل ، وهكذا فقد ارتفعت قيمة الساحة تدريجيا ومعها أخذ النظر يتوجه الى اعتبار ساحة المسجد جزءا وظيفيا ومعماريا منه بالدرجة الرئيسة (٥٠) ،

#### مفهسوم التنطيسق الوظيفسي

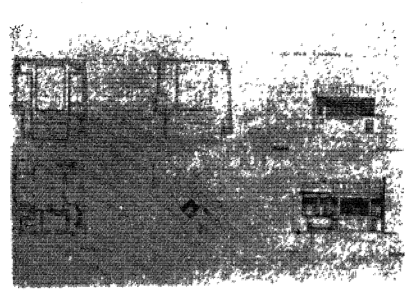
رغم تشكيلها الوظيفي والمعماري النسيجي فيمكن ملاحظة تخصصا مكانيا نسبيا لاستعمالات الارض • فهناك قلب المدينة أو منطقتها المركزية التي يهمها التواجد في هذه المنطقة • كما وهناك الاشرطة التجارية والشريانية المتمثلة بالاسواق هذا الى جانب التخصص السكني لغالبية المحلات بالمقارنة مع مناطق أخرى تخصصت بالوظيفة الترفيهية أو دفن الموتى • وفي الغالب فقد جاء هذا التخصص الوظيفي النسبي بشكل تلقائي تجريبي وبتدخل تخطيطي أحيانا ، يستثنى من ذلك التوزيع الوظيفي الصارم نسبيا في مدينة مثل المدينة المدورة التي لم تقاوم النمو العضوي لمدينة بغداد المتوسعة الا فترة وجيزة ، استوعبت بعدها من قبل مدينة بغداد الكبرى •

#### مفهوم الانفتاح على الداخل والانفلاق على الخارج

تتصف المدينة العربية بتشكيلها العام وبوحداتها المعمارية المكونة بأنها عموما قد أدارت ظهرها نحو الخارج لتتوجه نحو الداخل على مستوى المدينة ومحلاتها وعناصرها المختلفة ، فعلى مستوى المدينة كان السور بمثابة القييص الحجري او الآجري أو الظهر تجاه اقليمها الذي غالبا ما يكون مصدرا للرياح الصحراوية في مدن الهوامش ، والجهة التي يهجم منها الاعداء، أما على مستوى الوحدات المعمارية والتخطيطية فقد ضيقت الشوارع وأحيطت هي والساحات بأبنية متصلة ، وكذا الحال بالنسبة للجوامع والمدارس والمساكن التي انفتحت على الساحة ( الفناء أو الحوش ) الداخلية، ولمحور الوظيفي والتخطيطي والمعماري الاساسي في ابنية المدينة العربية ، ومن مظاهر الانفلاق نحو الخارج المداخل المنكسرة للوحدات المعمارية والحيطان العمياء في الطوابق الارضية وضيق الفتحات وارتفاعها ان وجدت، والحيطان العمياء في الطوابق الارضية وضيق الفتحات وارتفاعها ان وجدت، وقد جاء ذلك نتيجة لتفاعل متغايرات نابعة من الجانب الطبيعي ، وخاصة وقد جاء ذلك نتيجة لتفاعل متغايرات نابعة من الجانب الطبيعي ، وخاصة

المناخي، الاكثر ثبوتا، والبشري بأجنحته السكانية والاجتماعية والاقتصادية والتقنية والامنية و وفي كل ذلك لم يبتعد الانسان العربي عن معياره الانسان في الحجوم المناسبة التي يسمح بتطويرها في مدينته ويقصد بالانسان العربي هنا، المعمار والمهندس والعامل بالدرجة الرئيسة الذي صب جهودم على انجاز تفاصيل الوحدة المعمارية وحتى في الحالات التي خطط فيها للمدينة ككل مثل مدينة المنصور المدورة و

ومن هذه المنطلقات كان عرض الشارع في الغالب أقل من ارتفاع الوحدات المعمارية التي تنتظمه مما يحقق اكبر نسبة من الظل علاجا للمناخ السائد وقد تصل الحالة الى تسقيف الشوارع كما في الاسواق التقليدية التي تزدهر فيها الحركة التجارية • وفي هــذا الاتجاه تركزت امتدادات ﴿ بروزات ﴾ الابنية نحو فضاء الشارع أو الزقاق بالطابق العلوي محاولة توفير اكبر كمية من الظل بالوقت الذي يحافظ فيه على عرض الشارع في الطابق الارضي • يساعد هذا الانجاز على تحريك الهواء وتجدده وفي هذا التلاحم المعماري على جانبي الشوارع وعلى مستوى المحلة والمدينة تم ضمان نوع من الطمأنينة حيث زيادة الامكانية الدفاعية. للساكنين • وعموما تتجه الحياة العامة لسكان المدينة نحو الخارج فيالشوارع بمراتبها المختلفة ونحو الداخل في الوحدات المعمارية ذات الافنية الداخلية ( شكل ــ ١١ ) • وهكذا تتصف المدينة العربية في هـــذه المرحلة بوجــود عنصر التضاد بين اتجاه الانفتاح وما يرافق ذلك من تباين في المساحات. · الحجمية · فبينما يكون الفضاء الخارجي واسعا واحيانا بلا حدود ، يكون الداخل محدود المساحة متمثلا بالافنية الداخلية للوحدات المعمارية والساحات بمراتبها المختلفة • وترجمة لاستيعاب المتغايرات الطبيعية والبشرية فقد أزداد التحام الابنية مما يسهم في زيادة تكتل المدينة مما جعل تشكيلها الحجمئي.



شكل - ١١ البيت التقليدي العربي - بفداد

بأبعاده الانسانية شبيها بخلية النحل وبدون المساس باستقلالية وخصوصية الفرد والعائلة .

### مفهوم البعد الانساني للمدينية

في توسعها لم تتجاوز المدينة البعد الانساني ، أذ أنها جاءت وتطورت خدمة للانسان وانسجاما مع متطلبات الحياة التي اوجدتها الحضارة العربية الاسلامية ، فقد نجحت المدينة في توفير ربط سليم بين الانسان والحيز المكاني الذي يتواجد فيه مما يوصي به الدين الجديد ، مذكرا بأن مفهوم المجاورة على مستوى المحلة والمدينة قد تم استيعابه ، سابقا بذلك ما أرادته المدينة الفاضلة ، وعلى مستوى شبكة الشوارع العضوية بما فيها المغلقة وما تنتظمها من أبنية فقد كان المقياس الانساني واضحا حيث توفير الظل وتناسق الابعاد وضمان توفير الضياء الكافي ، كما وقد روعيت مشاعر وتناسق الابعاد وضمان توفير الضياء الكافي ، كما وقد روعيت مشاعر

الانسان بمواصفات مثل مواد البناء المستعملة والارتفاع وطبيعة الالوان وعندما يتجول الانسان في شبكة الشوارع فسيجد ألفة كبيرة مع الوحدات المعمارية منجذبا في نظراته نحو قباب ومآذن الجوامع وعلى مستوى المحلة فقد وجه التشكيل المعماري لوحداتها في اتجاه ضمان البعد الانساني مقارنة مع المدن الحديثة التي توسعت بواسطة ومن اجل السيارة •

#### مفهسوم المحلسة

رغم ان المدن الجديدة التي أنشأها العرب كواسط وبغداد تحتوي على. قطائع او خطط معينة مما قد يدفع الى اعتبارها بديلا للمحلات ، الا أن لم تتطور المحلة كبيئة سكنية تسهم في تشكيل المدينة العربية الا لاحقا ، حيث قد دفعت ظروف عدم الاستقرار والقلاقل والتنافس على الحكم في المدينة العربية المواطنين الى اعطاء الامور الخاصة أهمية اكبر ، اذ تمارس الحياة بتفاصيلها الخاصة في حيز المحلة عادة ان ذلك دفع الى تبلور مفهوم المحلة ومحاولة جعلها مكتفية ذاتيا في أنظمة شوارعها العضوية وخدماتها الدينية والتعليمية والتجارية والامنية حيث تمتلك بواباتها التي تغلق وقتما يكون ذلك ضروريا ومن هنا بينما قد ازداد ارتباط السكان بمحلاتهم ، نجد ان الاخيرة ارتبطت بالدولة عن طريق المسؤولين من المختارين ( المسايخ ) ، وكلما ازدادت والسيطرة الحكومية تنفتح المحلات ، وبالعكس عندما يسود النظام والهدوء والسيطرة الحكومية تنفتح المحلة على المحلات الاخرى التي تكون مجتمعة النسيج الحضري للمدينة ،

## المبادىء المعمارية

وعلى السياق ذاته فقد وجهت الوحدات المعمارية للمدينة العربية لتخدم الانسان وتنسجم مع تطلعاته مما جعله يألفها بشكل تلقائي أقسرب للعفوية ، اذ يندر أن توجد وحدة معمارية أو تخطيطية دون أن تكون

قد استوعبت الابعاد الروحية للانسان وصيغ علاقاته الاجتماعية والظروف البيئية المحيطة به ، الطبيعية منها والحضارية ، وهكذا جاءت التصاميم وتفاصيل الانجاز للوحدات المعمارية معبرة بصدق عن مستوى الانسان الحضاري ، أي عن المرحلة الحضارية ، ملبية لحاجاته في السكن والتنقل والعمل ، ولم يكن ذلك بالامكان بدون تطوير مبادىء معمارية بالغة الاهمية من أهمها:

### مبدا الانستجام بين الوظيفة والشكل

ان من يستعرض استعمالات الارض في المدينة العربية والتي أتى البحث اليها قبل قليل ، سيجد أن أيا منها قد عبر عنه عضويا وبطريقة تلقائية اعتمدت مبدأ التجربة والخطأ لتصل الى الانموذج المعماري المنسجم معها تماما والذي قد استوعب متغايرات البيئة الطبيعية والحضارية للانسان ، ولا أدل على مصداق ذلك من ملاحظة مخطط وتصميم الوحدة السكنية والدينية (الجامع) أو أي من الوحدات الاخرى ، وفي سياق تطور المدينة العربية فان الاختلال في هذا الانسجام ( المواءمة ) بين الوظيفة والوحدة المعمارية التي تقدمها في هذا الانسجام ( المواءمة ) بين الوظيفة والوحدة المعمارية التي تقدمها في دي الى احداث التحويرات بدرجاته المختلفة ، واذا وصل التضاد الى حد كبير لا يجدي معه التحوير ، فكثيرا ما يصار الى هدم الابنية واعادة بنائها ،

## مسدا صراحة التعبير الممادي

١ حبر الوحدات المعمارية في المدينة العربية معماريا عن مقوماتها الانشائية ومن أجل ذلك تستعمل مواد البناء المحلية غيير الدخيلة ( الاصيلة )(١) ، ثم انها لا تخفي انشائيا معالم مواد البناء أو الوانها، اذ لا تستعمل الالوان أو مواد اخرى لاخفائها كالدهانات او التكسية الجصية ، ان ذلك يخلق انسجاما بيئيا ناجحا بالوقت الذي تقدم فيه مواد البناء هذه كفاءة انشائية عالية تتملق بتوفير عنصر موحد للتمدد والتقلص تحت الظروف المناخية السائدة ،

- ٢ ــ الطرق الانشائية: امتدت صراحة التعبير الى الطرق الانشائية كما هو واضح في السمك المعتمد للجدران ، الذي أستفيد منه في خلـق تفاصيل وظيفية في الداخل ، أضافة الى وظيفته الاساسية في البناء وفقد خلقوا مفاصل (اكتاف) انشائية لها اهميتها في تفاصيل البناء ويقع ضمن ذلك وحدات مثل الملاقف .
  - ٣ ـ التسقيف : كان صريحا في التعبير حيث استعمال مواد بناء أصلية كالطين والاخشاب أو القصب أو الطابوق تمت الاستفادة من كل مادة وفق قابلياتها الانشائية فمن الطابوق خلقت قبابا جميلة صغيرة تميز العمارة المحلية •
  - إلى المعمار العربي بفكرة ايجاد التكامل بين المتضادات حيث تم فتح الفتحات المناسبة في الاجزاء الصماء كالجدران ، وكان ذلك ممكنا بالطرق الانشائية التي تعتمد مواد البناء المحلية ، فالفتحات الطولية والعقود وخاصة المدببة منها وفر ارتباطات طبيعية غير مصطنعة ،
  - الفكرة التصميمية : أهتمت الفكرة التصميمية بجانب التكرار ( التنغيم ) الذي يظهر في واجهات الوحدات المعمارية العامة والسكنية التي تتكون في الداخل من مستويات أفقية للعناصر المختلفة ذات حركة متصلة كما ويظهر التكرار في الداخل ايضا سواء كان ذلك منتظما مع تباين في المستوى أم بايقاع غير منتظم •

كما وأبدع المعمار العربي في الاستفادة من مبدأ تداخل الفراغات وتكاملها في مختلف الوحدات المعمارية المكونة للمدينة ويتوضح ذلك بالانتقال من فضاء الى آخر بينهما ممرات أو غرف وأروقة وضمن مبدأ التنغيم تتكامل فضاءات غرف الطابق العلوي مع فضاءات غرف الطابق الارضي ومثلما تتكامل فضاءات المداخل المنكسرة مع فضاءات الساحات الداخلية الاوسع والامر الذي يحرك ويجدد الهواء وفضاءات الساحات الداخلية الاوسع الامر الذي يحرك ويجدد الهواء

وضمن استعراض عناصر الاصالة المعمارية لا يمكن تجاوز ايجاد التفاوت في أبعاد الارتفاع بين الطابقين الارضي والعلوي حيث يزيد الارتفاع في الثاني عن الاول مما يخلق تلاعبا في الفضاءات بدوافع وظيفية • وسع المعمار العربي من حجم غرف الطوابق العليا بمد الشناشيل (المشريبات) تجاه الشارع بدافع توفير الظل وتوسيع مساحة الغرف العلوية وتعديل الشكل غير المنتظم لقطع الارض السكنية وزيادة الاستفادة من ارض الشارع ، وخلق قيم جمالية بالوقت ذاته • وكما لوحظت قيمة الانفتاح نحو الداخل على مستوى المدينة يتكرر ذلك على مستوى الوحدات المعمارية ترجمة لمتطلبات الحياة الاجتماعية والبيئية المناخية •

٣ - متغاير المناخ: أهم جانب مؤثر على التصميم هـو عنصر الحرارة المرتفعة وتباين مداها والرياح الجافة التي قد تكون متربة وعلاجا لها فقد طورت عناصر معمارية مثل الحوش (الفناء) الذي يوفر الضياء والهـواء للفضاءات المطلـة عليه (٢) ، كذلك ابتدع عنصر الملقف السذي يخرج مـن الجـدار ويوجـه تجـاه الرياح الملطفـة القادمة في حالة العراق من الشمال والشمال الغربي ويوزع الهـواء فيما بعد الى اجزاء الوحدة المعمارية ، كذلك تستعمل مـواد البناء المحلية بمواصفاتها الملائمة ويزاد سمك الجدران بدافع ضمان العزل الحراري ، كما توزع الفتحات لتضمن وصول اكبر كمية من الضياء بأقل كمية من اشعة الشمس ، لاتقتصر هذه الجوانب على الوحدات المعمارية بل تتعداها الى وحدات اوسع كالسوق المسقف الذي يحمي الدكاكين التي تنتظم جانبيه ، كما تلاحظ في مختلف هذه المعالجات حركة الشمس الظاهرية واتجاه الرياح ، تمثل الشناشيل (المشربيات) انجازاً معماريا تحت الظروف المناخية السائدة ، حيث تزيد من الفتحات انجازاً معماريا تحت الظروف المناخية السائدة ، حيث تزيد من الفتحات انجازاً معماريا تحت الظروف المناخية السائدة ، حيث تزيد من الفتحات

التي توفر التهوية والانارة الكافية وذلك بزيادة طول محيط الطابق العلوي مقارنة مع ابقائه كخط مستقيم واحد ، كما وتستعمل المشربيات لتبريد مياه الترب •

٧ \_ التشكيلات الهندسية \_ الزخرفية : عبر الفنان والمعمار العربي عن وحدة الارض والسماء بالفن التشكيلي الذي طوره معبرا بذلك عن النظرة المطلقة للاسلام • تتداخل في هذا المجال الابعاد وتنتشر وتترابط بداية خطوطها مع نهاياتها مما يجعل معرفة نقطة البداية والنهاية أمرا صعبا ترميزا بذلك للكون اللامحدود • وتستند هذه التشكيلات على اسس وتقسيمات هندسية دقيقة ومتداخلة • تمثل هذه التشكيلات انجازا غير معروف سابقا • طورت هذه التشكيلات الى ما اصبح معروفا بالتوريق العربي ( الأرابسك ) والذي يقوم في زخرفته على التشابك والتناظر والتنامى لعناصره النباتية التي ابتكرت ابتعادا عن تصوير الكائنات الحية • ساعدت مواد البناء المستعملة كالطابوق على تطوير هذا الفن ، ذلك لسهولة تقطيعه وحفره ونقشه مما مكن من النجاز عدد من النماذج الزخرفية سواء كانت بارزة أم غائرة ( محفورة ) كالزخرفة الحصيرية والاطباق النجمية والمضلعات • وتمتد التشكيلات الزخرفية الى المقرنصات والكتابة التذكارية • وتستعمل في عدة اماكن منها الواجهات والنوافذ والابسواب والحيطان والاطارات وبواطن المقرنصات وارضيات الكتابة (شكل ـ ١٢) •

## مبدأ التكرار المتميز

على الرغم من تنوع أساليب البناء حسب تباين التفاصيل في البيئات المختلفة التي بتكاملها تكون العراق ، فهناك الجانب الحضاري الموحد حيث المقومات الروحية \_ الثقافية \_ الاجتماعية \_ الاقتصادية الموحدة

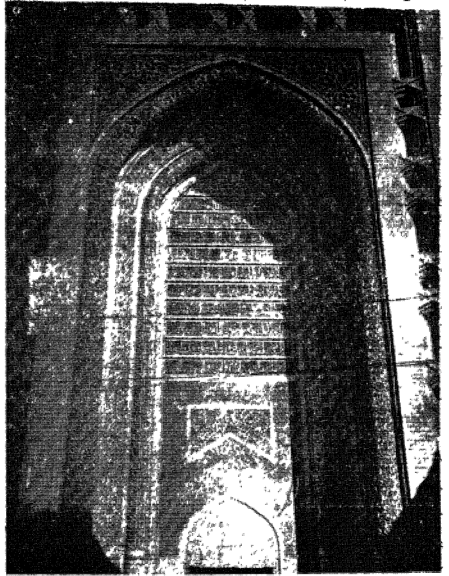


شكل - ١٢ الزخرفة الكتابية - ماذج من بغداد - المدرسة المستنصرية

والتي تظهر واضحة في الوحدات المعمارية الدينية والسكنية • وهكذا فبغض النظر عن التباين في مواد البناء فقد عبر معماريا بشكل موحد في بناء الجدران من حيث السمك وطريقة الانشاء واسلوب التسقيف (العكادة) واعتماد الاقواس والفناء الداخلي ، الامر الذي ساهم مع عوامل اخرى في عملية التواصل الحضاري •

مما سبق يظهر ان الوحدات المعمارية المختلفة في المدينة العربية قد جاءت لتعبر عن وظائفها المتعددة • يربط بين هذه الوظائف والوحدات المعبرة شبكة من الطرق والساحات لعبت دور الشرايين التي تزود خلايا المدينة بعناصر الحياة • يخضع النسيج الوظيفي للمدينة العربية الدي التطور المستمر شأنه فيذلك شأن الانسان الذي يستعملها ويبنيها • وان هذه الصفة العضوية هي التي ندعو الى اكتشافها كي تسهل عملية تأصيل القيم

الحضارية لمدننا بوحداتها المكونة والتي قد تأثـرت وســـتبقى بمواصفات الموضع مما اسهم في اعطائها معالم شخصيتها المميزة •



شكل - ١٢ زخرفة كتابية - نماذج من بغداد - المدرسة المستنصرية

وهكذا جاء المظهر العام للمدينة العربية منسجما وقيم الانسان العربي وطبيعة الوظائف المقدمة من المدينة ومواد البناء المتوفرة ومستوى تقنيات البناء والتخطيط • واهم ما يعطي المدينة العربية مظهرها العام هو تلاحم اجزائها لتصبح كلا (كتلة ) متكاملة الاجمازاء • وعمليا يصعب تمييز حدود المحلات التي تتكون منها المدينة •

كما وينتظم خط سماء المدينة باستثناء الارتفاع المميز في نقاط معينة تؤشر مواقع الجوامع ومناراتها في قلب المدينة وفي المراكز من مراتب ادنى. مما يسهم في التكوين العام للمدينة • هذا الى جانب غنى المدينة بعنصر الظل الذي جاء حصيلة لهيكلها المعماري المتداخل والكثيف الذي يؤدي الوظائف المختلفة • وفي هذا النسيج تؤشر الاسواق المسقفة فيها وغير المسقفة محاور الحركة والتفاعل البشري الرئيسي لسكان المدينة ومحلاتها • جاءت اظمة الطرق في المدينة العربية بطبيعتها العضوية ممثلة لعروق الحياة التي تتتابع بصيغة طبقية ( مرتبية ) ابتداء من الشارع وانتهاء بالزقاق المغلق • يستثنى مداخل ومخارج المدن واذا ماظر الى المدينة العربية من اعلى فسيظهـــر مداخل ومخارج المدن واذا ماظر الى المدينة العربية من اعلى فسيظهـــر مسطحها على أنه سلسلة من تتابع سطوح الابنية وفتحاتها مما يجعلها اقرب شكلا الى العجينة المختمرة او قطعة الكيك المخرمة • تتكامل قباب المدينة ومآذنها مع خط أفق المدينة لتكون لوحة فنية فريدة ( شكل - ٧ ) •

# الاصالة التخطيطية \_ المعمارية للمدينة العربية

يجدر التنبيه هنا الى ان اصالة العرب في المجالين التخطيطي على مستوى المدينة والمعماري على مستوى مكوناتها قد ظهرت فيما تمت دراسته توا من مفاهيم تخطيطية ومبادىء معمارية • تحتاج جوانب الاصالة هـذه والتي سيضرب لها امثلة الى الايمان بأهمية تأصيلها وضمان ديمومة فاعليتها

من أجل تحقيق البيئة المعمارية والحضرية التي تنسجم معه ، وتليق بانساننا . لا تظهر جوانب الاصالة في النجاح في التخطيط المديني والتصميم المعماري فحسب ، بل على مستوى مدننا في العراق وبقية الوطن العربي وفي أماكن اخرى من العالم تنتمي الى حضارات مختلفة لا زالت تحكى قصة الانجازات العربية في هذين الميدانين • تمثلت الاصالة في التخطيط في أجلى صورها في المدن التي أنشأها العرب مما تمت مناقشته في مجال آخــر ، وكذلــك في شبكة المدن القائمة التي أخضعها العرب لتعديلات واضافات جذرية بهدف جعلها منسجمة والمتفايرات الحضارية الجديدة للامة ٠٠ وهكذا فيمكن القول بأن الاصالة التخطيطية قد واكبت تطور ممارسة التخطيط نفسه منذ الفترة التي سبقت الاسلام في مستوطنات الجزيرة العربية ، وعند انشاء المدن الجديدة ، وفي مرحلة النضج الحضاري بما فيه الشق الحضري زمــن الدولة العربية في العراق • عبر عن الاهتمام بالتخطيط المسبق بالتحريات الميدانية من اجل ضمان اختيار الموضع والموقع المناسبين للمدينة الجديدة • يليها في ذلك التخطيط على الارض بالرماد أو تصويراً ، حيث ترسم المناطق التي يراد التخطيط لها سواء كان ذلك على الجلود أم الاقمشة • كما وأعطى اهتمام للجانب المادي حيث قدرت كلف انشاء المدن وطور العرب أيضا مفهوم المراتب والمراحل على مستوى المدينة واخزائها • وابتدعوا الشكل الدائري المنتظم خطة مدينية بما في ذلك من ميزات تحقق العدالة في التوزيع وزيادة الامكانية الدفاعية وتحقيق الاحتشاد السكاني ـ المعماري لأسباب دفاعية ــ مناخية • كما وقلصت الكلفة باعتماد الخطة الدائرية ذلك أن محيط الدائرة أقل من محيط المربع مثلا الذي يساويها بالمساحة بحوالي ٤ر١١٪ • وفي كل ذلك تعكس الخطة الدائرية تصور داينمية الحياة التي تبدأ حيثما استقر الانسان بمثل هذه الخطـة الرمز • هذا الى جانب تمثيل

الخطة الدائرية لوحدة الامة والادارة ممثلة بمركزيـة مجمع القصـر ــ الجامع ــ الدواوين .

اخذ الابداع ( الاصالة ) المعماري عدة صيغ يتمثل اهمها في أن الوحدة المعمارية ذات قابلية على الامتداد والنمو حيثما توفر الفضاء الفتوح • كما وجاءت الجوامع أقرب ماتكون الى التحف الفنية ترجمة لموقعها في قلوب المسلمين ، وجاء الابداع في ناحية التصميم والتشكيلات الزخرفية. فلو أخذت المنارة لظهر أنها ذات تناسق كبير بين اجزائها المختلفة وبين التكامل في الشكلين الاسطواني للابدان والرباعي او المضلع للقواعد • تأتى المقرنصات لتزيدها متانة وجمالا ، مع عدم الابتعاد من الهدوء والبساطة . تمكن المعمار العربي من تطوير المنارة الملوية التي حاكت الزقورات البابلية (مربعة الشكل). كما وعولجت المساحات الكبيرة للجوامع بتدعيم جدرانها بابراج ذات مواصفات معينة . وفي كل ذلك فقد جاءت الجوامع تعبيرا عـن متطلبات الدين الحنيف ، وبادخالها أشرت تفاصيل خطة المدينة ، ومن الوحدات الدينية الأخرى التي نالها التطوير المشاهد المخروطة ( الصنوبرية )(٨) فوق عدد من الاضرحة حيث تمثل القبة المقرنصة التي جاءت انسجاما مع المستوى الذي وصلت اليه تقنيات البناء وباستعمال مواد للبناء المتوفرة ، وفي مراحل تطور بنائها فقد ازدادت اتقانا في الانجاز التصميمي • كما وتعتبر المقرنصات وتطوير استخدامها اضافة معمارية \_ فنية عربية حيث تستعمل في الاروقة والمداخل والممرات وفي المآذن والقباب المخروطة • وتتكون بطرق انشائية معينة لها مفاتيحها لتخلق اشكالا بديعة تؤدي وظيفة انشائية للتقوية • كما قطع العرب شوطا كبيرا في اعتماد الخط عنصرا زخرفيا تجميليا اخباريا (تذكاريا) • وقد نجح الفنان العربي باستعماله التوريق العربي من ان يصوغ فلسفة حضارته العربية الاسلامية ويعبر عنها بتشكيلات زخرفية نادرة مما فم تعرف أمم الدنيا التي اعتمدت التجسيم والتصوير أساسا للتعبير عن فلسفاتها • وفي ابنية أخرى (دفاعية) طور نظام المزاغل بنوعيه الافقي والرأسي لاغراض دفاعية مناخية • كما وطور العرب طريقة اعتماد الانفاق (الدهاليز) تحت الارض لربط ابنية مع بعضها كما حدث في قصور الخلفاء ببغداد وسامراء •

وفي مجال العقود فقد ابتدع العرب العقد والقباب ذات الاشكال المدية وذلك لغايتين انسائية وتجميلية ٠

# التأثير العربي في مجالي التخطيط والعمارة

اذا ما أريد استعراض تأثير الحضارة العربية في هذين المجالين يمكن متابعة ذلك افقيا على وحدة المكان ، ورأسيا في وحدة الزمان • فمن ناحية أفقية طبعت التأثيرات المستوطنات القائمة في العراق واكسبتها الهوية الحضارية العربية الاصيلة ، بالوقت الذي أوجدت شبكة من المدن الجديدة بمقومات تخطيطية جديدة ، ذات وحدة فلسفية وصيغ وأساليب للانجاز لم يسبق أن حاكتها أغلب التجارب السابقة • ومن يلاحظ المدن المقامة في هذه الفترة مثل المهدية والمنصورية والمحمدية والقاهرة والقيروان وفاسس والزهراء يظهر له مدى التأثير على مخططاتها • ومن العراق والوطن العربي انتشرت التأثيرات وخاصة في أساليب العمارة الى كافة انحاء الوطن العربى وأصقاع مختلفة من العالم • وذلك من خلال التلاقح الحضاري الذي أحدثه العرب اما مع فتوحاتهم وانتشارهم الحضاري أو من خلال البعوث التي كانت ترسل الى العراق والوطن العربي أيام ازدهار حضارتهم في فترة الدراسة ، لينقلوا معهم حصيلة تحصيلهم • اما من ناحية رأسية \_ زمانية فقد حدث هذا التأثير على امتداد الرقعة الزمنية التي أبدع العرب فيها في مجالي تخطيط المدن والعمارة بتفاصيلها ، والتي لا زالت تجري بصيغة أو أخرى في اكثر من مكان بعالمنا المعاصر كما سيظهر ٠ فبينما نزامن التأثير مع الانجاز أحيانا نجده يتأخر في آحيان آخــرى • حدث هذا زمن السلم والحرب أو خلالهما حيث الاحتكاك الحضاري وانكان بصيغ ونتائج مختلفة •

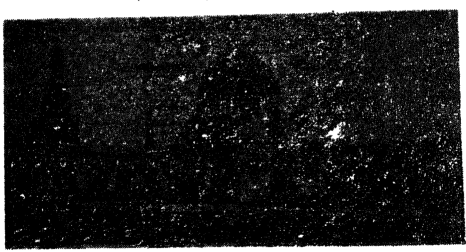
فعلى مستوى المدن انتشرت أو زرعت أو أقتبست غالبية المفاهيم أو القيم التخطيطية التي تم استعراضها قبل قليل وانعكست على مخططات اكثر من مدينة ، وكذا في مجال العمارة ، ومما سهل ذلك ان دنيا الغرب وقتذاك كانت تسبت سبانا حضاريا ، انقطعت فيه عن حضارتها ذاتها وعن حضارة العرب في عصرها الذهبي ،

ففي مجال تخطيط المدن ظهرت الانظمة العضوية للشوارع أينما وصل العرب ، بما فيها النظام المغلق ( الشوارع العمياء ) • كما ظهرت المساجد والساحات العامة وفق نظام مرتبي لم تعرف هاتيك المناطق مثل اسبانيا وجنوب البحر المتوسط وشرقا حتى شرمالي الهند وجنوب الاتحاد السوفيتي • ومن الامثلة الشاخصة على التأثير المعماري العربي من العراق على بعض الكنائس مثل كنيسة سان لورنزو في اسبانيا والتي انتقلت عن طريق قرطبة محاكاة لمسجدها الجامع • كما وتأثرت العمارة القوطية في الغرب بطراز وتصميم البيوت التقليدية في العراق • كما ظهر تأثير الابعاد الروحية بالمعالجات المعمارية على ابنية معروفة في بريطانيا (ساسكس وديرهام وأدنبره) وكذلك في الولايات المتحدة الامريكية ( بوسطن ) مما يشهد على أهمية الرجوع الى أصالة التعبير والانجاز المعماري للوحدات المعمارية العربية المختلفة للوصول الى أفضل صيغ التطور •

وفي الوطن العربي بنيت مدينة الرقة عام ١٥٥ هـ / ٧٧٧ م لتحاكي مدينة بغداد المدورة في مقوماتها التخطيطية في جوانب بناء الاسواق والابواب الحديدية والفواصل رغم كون الجانب الجنوبي مستقيما ، مقارنة مع المتبقي الذي اخذ شكل حذوة الفرس تقريبا مع تدببه قليلا ٠

آضافة الى ذلك استفادت مدن مختلفة في تطوير اسس للاشراف على تطور المدن من الواجبات التي كانت مناطة بالمحتسب وديوان الابنية اللذين تنمثل واجباتهما الاساسية في منع تجاوز الابنية على فضاءات الشوارع وكذلك بمنع اقامة ما يعرقل كفاءة المرور بالشوارع والاشراف أو المساهمة بالابنية .

لقد أقام العرب وحدات معمارية جديدة منبثقة من متطلبات حضارتهم ، أينما وصلوا بطرز وأساليب جديدة تأثرت بها عمارات لاحقة أقيمت في مناطق مختلفة ، سواء كان ذلك في اعتماد أساليب التصميم أم الانشاء أم تفاصيل معينة مثل الاضاءة بواسطة نماذج للفتحات تضمن الاضاءة والتهوية الكافيين، ومن الامثلة الاخرى تأثر بيوت مصر العربية بأصول الفن العراقي زمن أحمد بن طولون الذي ولد في عام ٢٢١هد محمر مونشأ في سامراء حيث نقل تلك الاصول واسس التصاميم المعمارية للبيوت والمساجد مستفيدا من تفاصيل قصر الاخيضر ومساجد وقصور سامراء كما دلت الحفريات في الفسطاط وكما يظهر في مسجد ابن طولون حيث الزخارف الجصية في بطون العقود وحولها وتحت شريط الكتابة بأعلى الجدران الداخلية (شكل ١٣) .



شسکل ــ ۱۳ جامع ابن طولون

كما وتم استخدام القوس ( العقد ) المدبب في اكثر من جزء في العالم وهو المعروف بالقوس العربي • هذا الى جانب اقتباس ونقل نمط القبة المقرنصة المخروطة الى مختلف انحاء الدولة العربية الاسلامية والاعمدة الهيف ومتدلياتها • كما وانتشر استعمال التوريق العربي كانجاز عراقي عربي أصيل وقد أقام العرب أبنية في مختلف الاماكن التي وصلوها مثل الهند وايران وأفريقيا وأسبانيا وصقلية والصين وجنوب الاتحاد السوفياتي • ولا زالت بعض هاتيك الابنية قائمة حتى وقتنا الحالي متمثلة بالمساجد وبعض القصور وبذلك يمكن القول بأنه ما من أمة استطاعت ان تؤثر كما أثرت حضارة العرب والتي كان للعراق دوره البارز في نشرها ، ذلك أن مختلف الامم التي اتصل مختلفة وترجم ذلك الى أنماط تخطيطية ـ معمارية لازالت شاهدة على ذلك •

## مراحل نمو المدينة

لا يمكن فهم واقع حال المستوطنة الحضرية ما لم يتم الالمام الكافي بصيغ تطورها والكيفية التي تفاعلت فيها مقوماتها التخطيطية ـ المعمارية المستندان على البعد الوظيفي لها • ذلك أن الجذور قد أستقرت عبر مسيرة التطور التي قطعتها المستوطنة ، مما أسهم في اكسابها معالمها الوظيفية ـ المعمارية ـ التخطيطية المميزة • وهكذا تعبر المدينة عن المرحلة الحضارية للامة أصدق تعبير • ومن أجل تسهيل فهم تطور المدينة العربية في العراق يفضل اعتماد مفهوم المراحل الحضارية • اذ أن كل مدينة في العراق قد مرت باكثر من مرحلة حضارية معينة • انعكست معطيات كل مرحلة على نسيج المدينة الوظيفي المعماري والتخطيطي الى الدرجة التي يمكن فيها ـ لو كانت الوحدات المعمارية المثلة لاستعمالات الارض باقية ـ أن تحدد تفاصيل الشخصية الحضرية لاجزاء المدينة حسب انتمائها المرحلي (للمراحل) • اذ يندر ان تكرر المدينة لاحزاء المدينة حسب انتمائها المرحلي (للمراحل) • اذ يندر ان تكرر المدينة

نفسها تماما . فالتعبير عن وظائف المدينة يتغير أو يتطور لينســجم والبيئة الحضارية لكل مرحلة • ومن هنا نلاحظ تطور تفاصيل الوحــدة السكنية والابنية المركزية وانماط الشوارع • وبهذا المجال ينبغي التذكر بأن فضاءات الشوارع والساحات تمثل أكثر العناصر التخطيطية مقاومة في التغير ، يليها في ذلك الوحدات المعمارية \_ التخطيطية وخاصة الوحدات الدينية والاسواق، لتهبط المقاومة الى أبعد الحدود بالنسبة للوظائف (استعمالات الارض) ، التي تتصف بأنها أسرع العناصر استجابة للتغيير . وهكذا يمكن ملاحظـــة فضاءات للشوارع وبعض الابنية لا زالت قائمة في مدن عربية عراقية تقليدية مقارنة مع استعمالات الارض التي قد تغيرت صيغ توزيعها والتعبير عنها بشكل كلي تقريباً • وان من أهم المعايير التي يمكن بها تحديد عمر المراحل ( زمنيا ) وامتداد معطياتها أفقيا ، هي أنظمة الشوارع والنسيج المعماري ( الوحدات المعمارية ) التي تنتظمها بما في ذلك مواد البناء (٩) واستعمالات الارض ٠ ومهما يكن وبالاستناد على ما قدمته المراجع والخرائط وما توفره الوحدات المعمارية التخطيطية الشاخصة في اكثر من مدينة ، يمكن القول بأن المدينة العربية العراقية التي أنشأها العرب قد مرت في ثلاث مراحل ، الاولى مرحلة النشأة والتي كان عامل التخطيط هو الموجه الرئيس في بنيتها سواء باستعمال مواد بناء معينة أو أعتماد انماط خاصة للشوارع أو تطوير وحدات معمارية سكنية دينية أنشئت وفق تعليمات تخطيطية معينة تمت مناقشتها في مجال سابق . لم تدم هذه المرحلة طويلا اذ سرعان ما نمت المدينة بشكل سريع وكبير مما جعل هذه النوى تتفاعل مع التوسع الحضري الجديد الذي اعتمد في تطوير وحداته المعمارية مواد اكثر تطورا من ناحية الشكل ودرجة المقاومة ضد الزمن ومعطياته • وبذلك فقد دخلت في مرحلتها الثانية مرحلة النمو والازدهار سواء قيس ذلك في المساحة التي تشغلها المدينة ام مظاهر الاتقان والابداع التي قدمها العرب في وحدات مدنهم المعمارية التخطيطية ،

وفي هذه المرحلة أصبحت مدن مثل بغداد والبصرة والكوفة والموصل محط انظار العالم جاذبة العديد من الباحثين عن العمل والعلم ، أما المرحلة الثالثة فهي المرحلة التي أستقرت فيها تقاليد العمارة والتخطيط ، وعبر هذه المراحل الثلاث تبلورت شخصية المدينة العربية العراقية وظيفيا على مستوى الاداء والتوزيع ، ومعماريا على مستوى التصميم والطراز والكفاءة بما وفر البيئة الحضارية ذات البعد الانساني بكل اجنحته ، واثناء ذلك قد تعرضت المدينة الى حالات المد والجزر بسبب عوامل طبيعية مثل الفيضان وتكرره أو تغيير مجرى النهر كما حدث لبغداد وواسط ، أو بشرية مثل الغيزو والحصار والاضطرابات والقلاقل الداخلية وتغير مكان العاصمة والمنافسة بين المدن كما حدث لسامراء والكوفة ، والقرارات التخطيطية ، بغض النظر عن مستواها، ودخول بعض القيم الدخيلة الاجنبية ، والتهديم من قبل الناس لاستعمال مواد البناء في ابنية جديدة ، أو انتقال السكان من مدينة لاخرى كما هسي الحال عند هجر السكان مدينة البصرة القديمة والانتقال الى البصرة الجديدة عام ۸۷۸ هر ۱۲۹۷ م ،

أما بالنسبة للمدن القائمة فيمكن اعتبارها قبل ادخال التخطيط وصيغ التطور العربية ممثلة للمرحلة ، تليها المرحلة الثانية التي اثرت فيها ذات القيم الحضارية والتيكان من حصيلتها تحويلها الى مدن تعمل بالمقومات الوظيفية للعمارية للتخطيطية العربية ذاتها • وفي الواقع ونتيجة للتطور العمراني وفق الاطر العربية فلم يعد بالامكان التمييز بين النوعين، لان كلا منهما أصبح أنجازا عربيا خالصا •

وهكذا فان ما قد تمت مناقشته من عناصر معمارية وتخطيطية انما قد جاء عبر هذه المسيرة الحضارية الزاخرة الطويلة التي قدمت لنا مدرسة معمارية \_ تخطيطية لا حدود للاستلهام منها • ومن المفيد هنا أن نتطرق الى انماط النمو في المدينة العربية العراقية • فهناك النمو والتوسيع ( الزحف )

التدريجي من المركز نحو الاطراف وعلى امتداد محاور الشوارع الرئيسة، الى جانب نمط النمو حول النوى المختلفة ، كالنمو الذي حدث حول جامع او قصر او ضريح او معسكر ، مثل ذلك النمو جرى حول قصر المأمون وحول دار الخلافة في الجانب الشرقي من بغداد ، ونوع ثالث هـــو الالتحام ، حيث تلتحم المدينة بتوسعها بمستوطنة او اكثر كانت في وقت سابق بعيدة عنها لتحتويها وتصبح جزء من الكل الحضري ، كما حــدث لقرى قائمة قـرب الكوفة ولبغداد مع الحربية شمالا ولسامراء عندما التحمت مـع المتوكلية ، هذا بالاضافة الى نوع رابع من النمو الذي ينتج عنه ملء الفضاءات غـير المبنية داخل الرقعة المبنية قريبا او بعيدا عن الاسوار ، اما النمو العمودي فلم يظهر في المراحل الاولى سوى بالوحدات المعمارية العامة كالجوامع وقصور الخلفاء وعلية القوم مقارنة مع الوحدات المسكنية التي حافظت على مستوى الرتفاعها التقليدي من طابق واحد حتى فترات متأخرة حيث بدأت تظهر بيوت من طابقين ، وفي حالة بغداد يمكن ملاحظة نمط سادس هو النمو نحو الداخل ميث توجه النمو نحو المدينة بفداد بميث توجه النمو نحو المدينة بفداد بميث توجه النمو نحو المدينة بفداد بمين ماكثر من جهة مما جعل مدينة بفداد الكبرى تستوعب المدورة لتصبح جزءاً عضويا منها ،

وعلى الرغم من تلقائية النمو وعضويته في المرحلتين الثانية والثالثة فقد كان يتأثر كثيرا بعملية التحضر التي ستناقش بعد قليل ، وكذلك بخضوعه بصيغة او اخرى لتوجيه السلطات ذات العلاقة متمثلة بالخليفة وتوجيهات ولاته وقدواده ، اذ قد توجه بعض أموال الخزينة لتشجيع التجارة او الصناعة مما ينعش المدن ، وكذلك تحت اشراف معين من قبل المحتسب ، الى جانب ذلك كان هناك ديوان الابنية الذي ظهر في زمن الدولة العباسية حيث تمارس فيه عمليات ذات علاقة بنمو المدينة مثل اقامة وحدات معمارية او الاسهام فيها والاشراف عليها او تعيين مراقبين على العمل او خزن مواد البناء او تخطيط ما

يعهد اليه • هذا الى جانب اعتماد تعليمات معينة تحدد مو اصفات الوحدات المعماريسة التى يسمح بانشائها •

### مراتب المدن

تتكون البيئة الحضارية لمدن العراق من شقين : طبيعي اقرب الى الثبوت بمختلف عناصره ، وبشرى متغير متمثلا بأبعاده الاجتماعية \_ الدينية \_ الاقتصادية \_ التقنية بما فيها النقل والمواصلات والثقافية ، انعكست آثار هذين الجانبين المتفاعلين على المدن العربية العراقية في مراحل نموها المختلفة، جاء التأثير على صيغ التطور والنمو وعلى انماط التباعد والتوزيع وبالتاليي المراتب والتي تتأثر بحجم نشاط كل منها ، وفي كل ذلك كان للتضاريس ونوع وسائل النقل أثر بالغ الاهمية في تحديد المسافة المقطوعة بوحدة الزمن ، وكما هو واضح من شبكة مدن العراق يزداد معدل مسافة التباعد بين المدن الكبيرة مقارنة مع معدل التباعد بين المدن الصغيرة ،

واستعملت المراحل او الفراسخ (۱۰)لقياس التباعد بين المدن ويؤثر عدد المراحل الفاصلة بين المدن (المسافة) في اقامة محطات السفر التي يتحول بعضها السهر بمراتب مختلفة و

بالاضافة الى عامل التباعد الذي تحدده طرق ووسائل النقل وبالتالي سهولة الوصول ، هناك عدة معايير تتفاعل لتحدد المرتبة (الطبقة) الحقيقية للمستوطنة الحضرية والريفية وبالتالي سعة اقليم كل منها ، ومسن هسذه المعايير المتغير السكاني (حجم السسكان) والوظيفي بما فيسه التجاري (عدد الدكاكين) والديني (عدد الجوامع) وخاصة المخصصة للجمعات والمعيار الاداري ، وعلى ضوء عدم توفر المعلومات الاحصائية يمكن القول بأن شبكة مراتب المدن في العراق جاءت نتيجة لتفاعل عضوي بين المعانيدي والمبادىء السابقة في كل من مراحل الامة الحضارية ، فمن ناحية سكانية

يصعب استنباط عدد سكان المدن على ضوء المعلومات المتوفرة وففي الوقت النبي لم يذكر فيه بالضبط عدد سكان الغالبية العظمى من المدن وني ان ما ورد من اشارات عن المساحة او عدد الحمامات والجوامع او الاطباء لا يوفر ارضية دقيقة وحيث التناقض في حالات معينة او المبالغة بالارقام ومع كسل ذلك فكل الدلائل تشير الى أن ظاهرة المدينة الاولى قد مثلتها بغداد التي تفوق بحجمها كثيرا المدينة الثانية ويظهر ذلك اذا ما طبق مقياس مؤشرات السيطرة او المؤشر الرباعي (۱۱) وكما للعراق شبكة مراتب مدنه فأن لكل اقليم من اقاليمه شبكته المرتبية ايضا و يحدد التباعد بين مدن كل اقليم مركزيسة السائدة في كل منها وسائل النقل وطبيعة التضاريس و تتبايسن وسائل النقل السائدة في كل من المنطقة الجبلية ووسط وجنوب العراق مما يسهم في تحديد انساط التباعد في كل منها من كل منها وسائل النقل وطبيعة التضاريس و العراق مما يسهم في تحديد الناط التباعد في كل منه المنطقة الجبلية ووسط وجنوب العراق مما يسهم في تحديد انتاط التباعد في كل منه المناط التباعد في كل منه المنطقة الجبلية ووسط وجنوب العراق مما يسهم في تحديد انساط التباعد في كل منه المنطقة الجبلية والمناط التباعد في كل منه المناط التباعد في كل منه المناط التباعد في كل منه الهدالة المناط التباعد في كل منه المناط التباعد في كل منه المناط التباعد في كل منه الهدالة المناط التباعد في كل منه الهدالة المناط التباعد في كل منه المناط التباعد في كل مناط التباعد

كان العراق يتكون من ست كور (اقاليم ادارية) هي الكوفة والبصرة وواسط وبغداد وحلوان وسامراء وان لكل اقليم مركزه الاداري الذي يحتل موقعه في سلم مراتب المدن وفي هذا المجال يسكن اعتبار عدد الموظفيين المركزيين الذين يوجدون في المدينة لتحديد مرتبتها ،اذ ترتفع مرتبة المدينة عندما يوجد فيها موظفون مثل القاضي وصاحب الجند وصاحب البريد ومتول للضياع ومحتسب الخ وومعلى ضوء المعيار الاداري وجدت مراتب للمستوطنات البشرية تتمثل بالامصار (المرتبة الاولى) والتي تتركز فيها الدواوين وتشرف على ادارة الدولة والقصبات (المرتبة الثانية) والنواحي (المرتبة الثالثة) والنواحي (المرتبة الرابعة) والقواحي (المرتبة الرابعة) والنواحي (المرتبة الرابعة) والقواحي (المرتبة الرابعة) والقواحي (المرتبة الرابعة) والقرى التي لها مراتبها هي الاخسرى و

وعندما يربط الأقليم ومساحته وما يحتويه من ســـكان ومـــوارد بالمستوطنة فللعلاقة المتينة بينهما • اذ يسهم بشكل مباشر او غير مباشر بنمو وازدهــار المدينة المركزية التي يتبعها والمدن الاخرى التابعة لها • تعني زيــادة

مركزية المدينة ارتفاع مرتبتها المتسبب من زيادة كثافة المرور الداخسل والخارج ، وبالتالي رواج التجارة وسعة الافق الذي تغطيه ، مما يضمن موردا كبيرا ينعكس على انعاش المدينة • ومن اجل تشخيص حجوم ( مراتب ) المستوطنات فكثيرا ما كان يصار الى المقارنة بين وحدة واخرى ، كأن يقال بأن مدينة ما تعادل نصف مدينة اخرى كما قيل بأن الكوفة في القدر كنصف بغداد ، او ان بغداد سبعة اضعاف القسطنطينية كما كان الحال زمن ازدهارها -او احيانا تذكر المساحة الفعلية بالضبط كما فعل بالنسبة لبغداد • واحيانا أخرى توصف المرافق وعناصر الثروة والرخاء في كل مدينة مقارنة مع الاخرى مما يؤشر فئاتها • وهكذا تتفاوت احجام المراكز المدينية تفاوتا واضحا بين المدينة المليونية (١٢) كمدينة بغداد الى المدينة الصغيرة ( البليدة ) التي تتصارع فيها المعالم الحضرية والريفية • وهنا يمكن القول بتناقص اعداد المراكز الحضرية مع تزايد مستوى الفئة ( المرتبة ) الحجمى • وعلى ضــوءالمعالم التفصيلية لانحاء العراق ، وكما أشر قبل قليل فقد تطـــورت عــدة انماط لتوزيع مستوطناته ، منها النمط المنتشر في المنطقة الجبلية وشبه الجبلية ومنطقة الاهــوار ، والمبعثر الهامشي في منطقة الهضبة الغربية ، والشريطي ( الخطي ) على امتداد نهري دجلة والفرات والمتجمع في منطقة خصر الرافدين الذي تمثل مركزه مدينة بغداد . وهنا ينبغي الاشارة الى وجود علاقــة بــين موقــع المستوطنة وحجمها ، فكلما كانت المستوطنة هامشية ( عموما ) صغر حجمها وأنتمت الى فئة او طبقة اصيغر ٠

امتدت اهمية مفهوم المراتب لتشمل المستوطنات الريفية ايضا • وعلى ضوء هذا الاستيعاب يمكن تصنيف مدن العراق الى مدن كبيرة ومتوسطة وصغيرة الحجم عموما • وبتفصيل اوسع الى مراتب ( فئات ) المدينة الكبرى والمدينة المتوسطة والمدينة الصغيرة والبلدة والبليدة • وعلى ضوء ما تقدم يمكن القول أن من أهم الظواهر التوزيعية للمدن هو غلبة المراكز المدينية من

المراتب الادنى • هذا الى جانب وجود ظاهرة المدينة الرئيسة متمثلة بمدينة بغداد ، كما وأن نسبة سكان مدن كل مرتبة ( فئة حجمية ) من مجموع السكان ترتفع مع أزدياد حجم الفئة •

ويمكن القول بأن أقليم وسط العراق يستقطب أعلى نسبة من السكان. عامة والسكان الحضر خاصة ، ذلك لتفاعل عوامل البعد التأريخي والمناخ والتضاريس ومصادر الماء والجانب التخطيطي • وفي كل ذلك تقدم الشبكة العامة لتوزيع مدن العراق في هذه الفترة صورة متوازنة انعكست على استثمار وتنمية المكان والانسان بصيغ مثمرة جدا في كل أقاليم القطر •

كان لاقليم المدينة أهمية بالغة ، اذ لا يمكن ان توجد مدينة مركزية بدون اقليم تنطلع قراه وسكانه اليها ، وهكذا يتناسب عدد الاقاليم الوظيفية مع عدد المدن ، ويرتبط الاقليم بمدينته المركزية بشبكة من العلاقات المتبادلة والمتطورة ، تلعب المدينة في كل ذلك دور الموجه المباشر وغير المباشر للانشطة الاقتصادية في الاقاليم حيث تمثل مركز الخدمات والسوق الرئيس لمنتجات الاقليم ، وكما أن للمدن مراتبها فان للاقاليم مراتبها أيضا ، تتأثر سعة الاقاليم بمتغيرات مثل درجة مركزية المدينة وسهولة الوصول والاتصال بمختلف الوسائل بما فيها البريد الذي كان متطورا في ربطه العاصمة مع انحاء الدولة(١٢٠) ، هذا الى جانب المنافسة بين أكثر من مدينة لاستقطاب الاقليم أو أجزاء منه مما يحدده عاملا المبرر والمدى لكل استعمال أرض مديني ، واجزاء منه مما يحدده عاملا المبرر والمدى لكل استعمال أرض مديني في وحدة الزمن ، قد تتجاوز حدود الاقاليم العراق الى انحاء الدولة العربية في وحدة الزمن ، قد تتجاوز حدود الاقاليم العراق الى انحاء الدولة العربية وجنوب أوربا والعلاقات التجارية بين مدن العراق وبين هذه الاصقاع توضح وجنوب أوربا والعلاقات التجارية بين مدن العراق وبين هذه الاصقاع توضح ذلك ، وباكتشافهم وتطويرهم لمفهوم المراتب على مستوى مكونات المدينة ذلك ، وباكتشافهم وتطويرهم لمفهوم المراتب على مستوى مكونات المدينة

وعلى مستوى المدن والاقاليم يكون العرب في العراق قد أضافوا كثيرا في المجالين العلمي والتطبيقي مما يعمل فيه حاليا في مختلف انحاء الدنيا في دراسات المدن واقاليمها وتخطيطها •

## التحضر في العراق

يمكن تعريف التحضر احصائيا بأنه عدد السكان الذين يقيمون بمستوطنات حضرية ، بغض النظر عن مراتبها ، وهكذا يعبر عنه كميا • كما وبالامكان تفسيره من زوايا اقتصادية حيث تحول حرف السكان السي الاقتصاد غير الزراعي ، وديمغرافية من حيث نمو وبنية السكان ، وسلوكية على ضوء أنماط سلولة السكان . هذا بغض النظر عن مصدر سكان المدينة اصليين كانوا أم من المهاجرين • تشهد مدن العراق العربية القديمة على أصالة ظاهرة التحضر فيه والتي تعود الى ما قبل الالف الرابع ق٠م أما المدن التي أنشئت في هذه المرحلة فتشهد ليس على الاصالة فحسب ، بل تؤشر عصر نهوض وبعث حضري لم يسبق له مثيل . انعكس ذلك على تخطيط المـــدن وتوسعها الى حد لم يحدث سابقا ، وانتشارها بصيغ توزيعية معينة ، ومن ميزات التحضر في العراق العربي هو تواصل الظاهرة العضرية اذ لم يحدث فيها أى انقطاع كما حدث لبلدان أخرى مثل اليونان • ومما يميز التحضر في العراق الموازنة في العلائق بين سكان الحضر والريف والذي ترجم الى موازنة بين عدد وحجوم المدن والقرى • اذ ظهر أن هناك ارتباط بين عدد المستوطنات الحضرية والريفية في العدد والتوسع • فكلما ازداد عدد وحجوم المستوطنات الريفية نما عدد وتوسع حجم المستوطنات المدينية التي تلعب دور الاماكن المركزية • الأمر الذي تأثرت به البنية الداخلية للمدن أيضا • لا يمكن تحديد نسبة التحضر في العراق في هـذه الفترة لعـدم توفر المعلومـات الاحصائية . الا أنه يمكن القول بأن العسراق قد قطع شسوطا في هــذا

المضمار لم تصله أية دولة عاصرته ، أما الحضرية فهي سلسلة من العمليات التي تؤدي بالنتيجة الى تغير نوعي في مفاهيم الناس الحياتية والسلوكية وفي علاقاتهم مع بعضهم ومع المؤسسات التي توجد في المدينة ، وترتبط الحضرية في العراق مع ظاهرة التحضر ذاتها ، لذلك فهي قديمة قدم المستوطنة الحضرية التي رعي سكانها الحضرية كأسلوب حياة ، مما يجعلها من أثرى أنواع الحضرية في العالم في مجال القيم الحضارية الاصيلة والمتطورة ، وهنا يمكن القول بترابط ظاهرة التحضر والحضرية بالعراق في مراحله الحضارية المختلفة بمدها وجزرها ، وان كان من المحتمل أن لا ترتفع درجة التحضر بالضرورة بشكل تلقائي مع ارتفاع عدد سكان المدن ، ان ذلك يدفع الى توضيح معنى معدل ( درجة ) التحضر ، فهو يدل على التغير في درجة التحضر في كل من المراحل الحضارية ( بفترة زمانية ) معينة مقاسا بنسبة مئوية (١٤) مقارنة مع النمو الدي يقاس بعدد سكان المستوطنات الحضرية بمراتبها المختلفة ، الادوار التي سبقتها ، مما يذكر بالمرحلة الحضرية التي يجتازها حاليا ، ولو توفرت الارقام لكان بالامكان قياس درجة التحضر بصيغة أخرى(١٠٠) ،

بتفاعل عاملي الجذب نحو المستوطنة الحضرية ، والطرد من الاماكن الاخرى ضمن البعدين الزمني (التأريخي) والمكاني (الجغرافي) ومتغيراتهما تحدث حركة سكانية تختلف في حجمها وسرعتها وتوقيتها ومن هم نتائج هذه الحركة هو التأثير على المستوطنات المدينية من خلال عملية النمو الحضري وتمثل اقامة المدن الجديدة مثل البصرة والكوفة وواسط وبغداد وسامراء عامل جذب سكاني كبير و وبما أن المدينة العربية في العراق تحتضن الوظائف الاساسية المختلفة التي توفر فرص العمل والعلم ، مثل الوظيفة التجارية والصناعية ـ الحرفية (١٢) والادارية والعسكرية والعلمية الثقافية ـ الدينية (١٢) والادارية والعسكرية والعلمية الثقافية ـ الدينية (١٢)

الاقتصادية والتحرر من بعض القيود الاجتماعية في منطقته الريفية ، لذلك بات معروفا لماذا يقدم على استيطان المدن قادما ليس من العراق فحسب بل من انحاء الوطن العربي ومن خارجه متمثلا بالعلماء والادباء ورجال الفن فقد جذب التطور العلمي والصناعي للحرفي في المدن عددا من المهاجرين من اكثر من جهة • وكانت الهجرات نحو المدن العراقية من النوع الاختياري • ان مصادر النمو الحضري في العراق هي النمو الطبيعي (١٨) لسكان المدن ، وصافي الهجرة (١٩) المتمثل بما تحصل عليه المدن من سكان جراء الحركات السكانية الافقية • ويلعب القادمون من الريف اضافة الى القادمين من البادية والاقطار الاخرى دورا هاما في نتيجته (٢٠) •

وبالنسبة لانماط الهجرة نحو المدن في العراق فيمكن تصنيفها حسب المصدر الى ريفي وبدوي وعربي أو أجنبي • أما من ناحية المسافة المقطوعة فيمكن ايجاد هجرات داخلية وخارجية ، الاولى تحدث من أنحاء القطر نحو المدن الجاذبة فيه وهي اما قريبة أو متوسطة أو بعيدة ، مقارنة مع الثانية من الوطن العربي ، كما حدث نحو البصرة أو مسن خارجه • كما وقد تكون الهجرة من بعض المدن الى مدن أخرى وعند ذلك تلعب الفتنة والقلاقل وبعض الحركات الداخلية الدور الرئيسي ، كما حدث لمدينة الموصل التي استقبلت العركات الداخلية من سكان مدينتي البصرة والكوفة •

يمثل الريف في ذلك أهم مصدر للمهاجرين وذلك لتغير العلاقات بين الفلاحين والملاكين ، اذ قد خلص العرب المسلمون الارض من الاقطاعيين وألغى نظام الرق الذي كان يعتمده ملاك الاراضي في العراق ، فترك هؤلاء الاراضي مما أثر على العلاقة بين الفلاحين المحررين وبينها (الارض) وبذلك تغيير جذري ومفاجىء في صيغ العلاقات مما دفع سيول من الهجرة الريفية

نحو المدن ، ان تمتع الفلاحين بالحرية وبصورة لم يكونوا يتوقعونها وضعهم في موقف قلق مرحليا ، مما انعكس على هبوط في الانتاج وضعف في الحياة الاقتصادية ، فلاذ قسم من هؤلاء بالمدن التي كانت تمر بحركة عمرانية مزدهرة وحيث تتوفر فرص العمل الواسعة سواء في تطوير المدن القائمة أم اقامة مدن جديدة ،

ويمكن اعتبار عامل تدهور الري أيام ضعف الدولة ، كما حدث أواخر العهد الاموي العربي وضعف سيطرة الملاكين سببا آخر وراء الهجرة الريفية نحو المدن ، يقابله الانتعاش الاقتصادي وخاصة التجاري في مدن مثل البصرة ، مما يشجع التجار ورجال المال على الهجرة اليها مما زاد من ازدهارها ، وهكذا فللهجرة نتأئجها العمرانية الاجتماعية الاقتصادية على مناطق الطرد والجذب ، خاصة وان الدولة العربية الاسلامية قد أباحت الهجرة للسكان متى شاؤوا ، أما المصدر الذي لا ينضب للهجرة نحو المدن والقرى العربية في العراق وخارجه في الوطن العربي فكانت القبائل العربية في الجزيرة العربية وبتشجيع من الخلفاء في اكثر من حالة ، سواء كانت الهجرة عسكرية من الذكور فقط أو من المقاتلين وعوائلهم كما حدث في مدينة الكوفة أو مدينة البصرة ، فردية أو جماعية ، وفي حالة عسكرة الجند قد يكون ذلك نواة لنمو مستوطنة وضرية كما في حالة الكوفة .

يبدو أن عملية التحضر قد أخذت اتجاهات معينة اذ يمثل مركز الاستقطاب الاول المدينة العاصمية يليه في ذلك المدن التي انشأها العرب التي تتركز فيها الادارة ، ثم بعض المدن القائمة ذات المراقد والمواقع المهمة والمزدهرة تجاريا موالسبة لمدينة بغداد فقد انجذبت اليها اكبر امواج الهجرة مقارنة مع المدن الاخرى سواء قيس ذلك باعداد المهاجرين أم سعة الاقليم المجهز أم تنوع

مصادر الهجرة التي تجاوزت المناطق الريفية في انحاء الدولة الى مدن هامة مثل الابلة وواسط وفي ذلك لعب النهران العظيمان دجلة والفرات دورهما في استقطاب مثل هذه المدن كما وان للبنية الطوبوغرافية لاجزاء العراق اثراً في نمو مراكز في الجزء الشمالي واخرى في الجنوبي تستقطب المهاجرين وهنا لابد من الاشارة الى أن تغير مكان العاصمة يؤشر الاطار العام لتوزيع مراكز الجذب الحضرية ، وفي ذلك فهناك انتقال تدريجي عام من الجنوب نحو الشمال ليصل مداه عندما أصبحت سامراء عاصمة الدولة العربية الاسلامية . كما وتتصف هذه الحركة بانها غير ثابتة في اتجاهاتها مما يتفق والمراحل العضارية التي تجتازها الامة ، مما يفسر تغيير صيغ انماط توزيع ومراتب المستوطنات الحضرية ، فبينما شكلت ظاهرة الهجرة زمن الحجاج أزمة اجتماعية الحضرية ، فبينما شكلت ظاهرة الهجرة زمن الحجاج أزمة اجتماعية اقتصادية ، مما حدا به الى اتخاذ اجراءات صارمة لتنظيم حركة السكان واعادة اعتصادية ، مما حدا به الى اتخاذ اجراءات صارمة لتنظيم حركة السكان واعادة اكثر ايجابية ولا تؤثر على موازنة توزيع السكان وتجمعاتهم ،

ومن تتائج التحضر في العسراق تغير الصورة النهائية لتوزيع السكان ومستوطناتهم وحيث يتباين حجم وسرعة النمو من مدينة لاخرى ، أي تتباين سرعة التحضر وتسهم سيول الهجرة أيضا في ظهور مدن جديدة وكما وتتغير حرفة المهاجرين لتصبح غير مرتبطة بالارض من ناحية انتاج الغذاء عموما ، اذ قد يعمل بعض من سكنة المدن في الزراعة التي تشكل ركيزة هامة للمدينة في اقليمها وكماوأسهمت الهجرة في ازدهار بعض المدن لتلعب دور المكان المركزي للاقاليم المحيطة حيث تمثل نقاط تجميع وتوزيع للحاصل في الوقت ذاته ولاشك فقد أدت الهجرة في اكثر من حالة الى تدن في مستوى المخدمات العامة وضغط على الوحدات السكنية في المدن وتدهور الانتاج

الزراعي في المناطق المصدرة للمهاجرين ، كما وأدت الهجرة في حالات أخرى الى احداث عمليات ترييف اجتماعي ــ معماري مؤقت في المدينة الجاذبة مما يجعل للمدينة وجهها الريفي أحيانا ، وهكذا تسهم عملية التحضر في اعطاء الصورة النهائية لانماط التوزيع السكاني وكثافاتهم المرتبطة بشمكة المسنوطنات المدينية والريفية ، وفي حالة العراق يمكن ملاحظة أنماط ثانوية للتحضر ضمن الاطار العام للتحضر فيه ، وذلك على ضوء تأثير العوامل الجغرافية في اقاليم العراق ، تسود ظاهرتا القرى والمدن الصغيرة في الاقليم الجبلي لتظهر المدن المتوسطة في اقليم السهول المتموجة لتبرز أهم المدن في الجبلي لتظهر المدن المتوسطة في اقليم الهضبة الغربية حيث تقل المستوطنات وتتباعد كثيرا ، وفي كل ذلك كان للتضاريس والمناخ ومصادر المياه والبعد التاريخي الدور الاول في التوزيع ،

### الهوامش

- (١) يقصد بالمدينة العربية المدينة العربية العراقية اينما وردت في الدراسة .
  - (١١) طبقاتها أو فئاتها .
- (۲) جاءت كلمة مدينة من مدن بالمكان اي اقام به على وزن فعيلة ، وتجمع على مدائن ومدن . ومدن المدينة اي مصرها . والحضر والحضارة خيلاف البادية وهي الميدن والقرى والريف . ومدن الرجل اذا اتى المدينة . وتحضر البيدوي تشبه بأخيلاق الحضر . والحضر القرى بالارياف والمنازل المسكونة وحضير في الاصل تطلق على الذين يحضرون الماء ، اي ينزلون عليها ، فيقيمون بها ولايرتحلون عنها . وقد ورد ذكر المستوطنات في القرآن الكريم ١٥١ مرة بصيغة المفرد والمثنى والجمع ، ١٣٤ ذكرا منها للقرية و ١٧ منها للمدينة . وهنا فقد يقصد بالقرية في اكثر من موقع المدينة .
- (٣) القضة من المضاعف الحجارة المجتمعة المتشققة وقيل ارض قضة ذات حصير.
- (٤) تفطى الشوارع في المدينة العربية نسبة من المساحة الكلية تتراوح بين ٢٠ و ٢٥٪ .
  - (٥) في حالة بعض المدن الجديدة حدد طول ضلع الساحة ب ٣٠ م .
- (٦) تتمثل مواد البناء بما يلي مع التباين في درجة اهمية كل مادة حسب الموقع الاقليمي للبناية وتقنيات البناء والمستوى الاجتماعي الاقتصادي للسكان : اللبن، الطابوق (الآجر) بأنواعه واحجامه المختلفة، الطين كملاط، الحجر ، الجص ، الكلس ، الخشب ، الرخام ، الزجاج ، المسامير النحاسية ، الدهانات ، الحصى ، الرمل ، الرصاص المصهور ، الحديد والقار .
- (V) ومع معالجتها للمناخ فللأفنية الداخلية ابعادها الروحية \_ الدينية حيث تضمن حرمة العائلة من خلالها ويتم الاتصال بالسماء منها .
  - (A) تشبه في بنائها ثمرة الاناناس .
- (٩) تتفير هذه المواد من حيث النوعية ولكنها عموما تبقى انتاجا بيئيا محليا .

- (١٠) المرحلة تعادل ٥-٦ فراسخ وهي مايقطعه المسافر خلال يوم وتعادل ٣٥ كم الما الفرسخ فيعادل ٥-٦ كم .
- (۱۱) وبموجبه يتم تقسيم عدد سكان بفداد ، اكبر مدينة ، على مجموع سكان المدن الثلاث التي تليها حجما (البصرة والكوفة وواسط) يتوقع حسابيا ان بريد النتيجة عن ٣٣٠و٠
- (۱۲) مفارنه مع مدینهٔ فرطبه الی کانت تنافسها حیث قدر عدد سکانها بما لا یزید علی نصف ملیون نسمهٔ .
- (١٣) كان للبريد وسائل متعددة ويقام له على الطرق ، وعلى مراحل معينة ، وحدات معمارية (خانات) لتقديم الخدمات للمسافرين بما فيها توفير الماء . يجرى ذلك تحت اشراف ديوان البريد .

# 

- ردا) ع ... المحضر سنويا . 100 ع ... المحضر المعنويا . 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 100 1
- (١٦) هناك اكثر من ١٥ نوعا من انواع الصناعات التي يغلب عليها الطابع الحرفي في المدينة العربية العراقية .
- (۱۷) كان العلم بما فيه تعلم حفظ القرآن الكريم عامل هجرة نحو واسط مثلا وبغداد . وما وجود المدارس والجامعات ودور الكتب والربط الا دليل على اهمية الوظيفة العلمية .

# عدد الولادات في السنة مدد العبيعي = مدد الولادات في السنة مجموع سكان المدن

- (١٩) لو توفرت المعلومات الاحصائية لامكن معرفة صافي الهجرة من طرح المهاجرين من المدن من عدد المهاجرين اليها اما أجمالي الهجرة فيعني مجموع السكان النازحين والقادمين .
- $\dot{v} = (e r) + 1 a c$  ن = النمو السكاني العام . و = ولادات .  $\dot{r} = e$  و فيات .  $\dot{r} = e$  الهجرة من الداخل الى الخارج .
- (٢٠) وعلى هذا الاساس تعنى الهجرة تغيير مكان الاقامة بعد قطع مسافة جفرانية من احل الاستقرار مع مايرافقه من تغير حضاري .

### المصسادر

- ابن بطوطة ، شرف الدين ابو عبدالله الطنجي ، رحلة ابن بطوطة ، بيروت دار صادر ١٩٦٤ .
- ٢ ــ ابن خلدون ، مقدمة العلامة ابن خلدون ، بيروت ، دار احياء التراث
   العربي ، بدون تاريخ .
  - ٣ ــ ابن سلام ، كتاب الأموال ، القاهرة ، ١٩٥٧ .
  - ٤ ـ ابن مسكويه ، تجارب الامم ، القاهرة ، ١٩١٤ .
- منظور ، لسان العرب المحيط ، بيروت ، دار لسان العرب ، بدون تاريخ .
- ٦ ابن الوردى ، سراج الدين ، خريدة العجائب ، وفريدة الفرائب، القاهرة،
   المكتبة التجارية ، بدون تاريخ .
  - ٧ ـ أبو عياش ، عبدالاله ، أزمة المدينة العربية ، الكويت ، ١٩٨٠ .
- ٨ ــ أبو الفداء ، عمادالدين اسماعيل بن محمد بن عمـر ، تقويـم البلـدان
   بارىس ١٨٤٠ .
- ٩ ــ اسماعيل ، احمد على ، دراسات في جفرافية المدن ، القاهرة ، ١٩٧٨ .
  - . ١- الاشعب ، خالص ، المدينة العربية ، الكويت ، ١٩٨٢ .
    - . 11. الاشعب ، خالص ، مدينة بغداد ، ١٩٨٠ .
- 11 أ الاعظمي ، خالد خليل حمودي ، الزخارف الجدارية في آثار بغداد ، بفداد . ١٩٨٠ .
- 1 ٢ ـ الاندلسي ، ابو عبيد عبدالله البكرى ، معجم ما استعجم من اسماء البلاد والمواضع ، القاهرة ، ١٩٤٥ .

- ۱۳ البغدادي ، صغيالدين عبدالمؤمن بن عبدالحق ، مراصد الاطلاع على السماء الامكنة والبقاع ( مختصر معجم البلدان لياقوت ) تحقيق وتعليق على محمد البجاوى ، القاهرة ، ١٩٥٤ .
- 11- ابراهيم ، عبدالباقي ، تاصيل القيم الحضارية في بناء المدينة الاسلامية المعاصرة ، القاهرة ، ١٩٨٢ .
- 10- البلاذرى ، احمد بن يحيى بن جابر ، فتوح البلدان ، القاهرة ، بدون تاريخ .
  - ١٦ جواد ، مصطفى ، دليل خارطة بغداد المفصل ، بغداد ١٩٥٨ ،
- 17\_ الجاحظ ، عمرو بن بحر ، كتاب التبصر بالتجارة ، تحقيق حسن حسنى عبدالوهاب ، دار الكتاب الجديد ، ١٩٦٦ .
  - ١٨ حمدي ، عطيات عبدالقادر ، جغرافية العمران ، الاسكندرية ١٩٦٥ .
- ١٩ حمدان ، جمال ، شخصية مصر ، دراسة في عبقرية المكان ، القاهرة ،
   ١٩٨١ ٠ ١٩٨١ ٠
- . ٢- حمدان ، جمال ، المدينة العربية ، القاهرة ، معهد البحوث والدراسات العربية ، ١٩٦٤ .
  - ٢١ حمدان ، جمال ، جغرافية المدن ، القاهرة ، بدون تاريخ .
- ٢٢ الخطيب البغدادي ، الحافظ ابو بكر محمد بن علي ، تاريخ بغداد او مدينة السلام ، بيروت ، م١ بدون تاريخ .
- ٣٣ الزمخشري ، محمود بن عمر ، كتاب الامكنة والمياه والجبال ، بغداد ، مطبعة السعدون ، بدون تاريخ .
- ٢٤ سوسه ، احمد ، فيضانات بغداد في التاريخ ، ج ١ ، بغداد ، ١٩٦٣ .
  - ٢٥ سامح ، كمال الذين ، العمارة في صدر الاسلام ، القاهرة ، ١٩٧١ .
- ٢١٦ سلمان ، عيسى ، هناء عبدالخالق ، نجاة يونس ، العمارات العربية في العراق ، جزءان ، بغداد ١٩٨٢ .
- ٧٧ العاني ، علاء الدين احمد ، المشاهد ذات القباب المخروطة على العراق ، بغداد ، ١٩٨٢ . .
  - ٢٨ عباس ، عبدالرزاق ، جفرانية المدن ، بغداد ، ١٩٧٧ .

- ٢٩ العلي ، صالح احمد ، مصادر دراسة خطط بغداد في العصور العباسية ،
   مستل من مجلة المجمع العلمي العراقي ، م ١٤ ، بغداد ، ١٩٦٧ .
- .٣.. العلي ، صالح احمد ، الحيرة ، دراسة طوبوغرافية مستندة على المصادر الادبية ، مجلة كلية الاداب ، بغداد ، ١٩٦٢ .
- ٣١ العلي ، صالح احمد ، منطقة واسط ، دراسة طوبوغرافية مستندة على المصادر الادبية ، مجلة سومر ، ٢٦٠ ، بغداد ، ١٩٧٠ .
- ٣٢ عبدالباقي ، محمد فؤاد ، المعجم المفهرس لالفاظ القرآن الكريم ، بيروت، دار احياء التراث ، بدون تاريخ .
  - ٣٣ فواز ، مصطفى ، مبادىء تنظيم المدينة ، بيروت ، ١٩٨٠ .
- ٣٤ الفزويني ، زكريا بن محمد بن محمود ، آثار البلاد واخسار العباد ، بيروت ، ١٩٦٠ .
- ٣٥\_ القطب ، اسحق ، التحضر ونمو المدن في الدول العربية ، عمان ، ١٩٨١
- ٣٦ القطب ، اسحق وعبدالاله ابو عياش ، النمو والتخطيط الحضري فيدول الخليج العربي ، الكويت ، ١٩٨٠ .
- ٣٧ لوبون ، غوستاف ، حضارة العرب ، ترجمة عادل زعيتسر ، القاهرة ، ١٩٦٤ .
- ٣٨ الكتبي ، الوطواط محمد بن ابراهيم بن يحيى ، من مباهج الفكر ومناهج البصر ، تحقيق عبدالمنعم الشامي ، الكويت ، ١٩٨١ .
- ٣٩ ماجد ، عبدالمنعم ، تاريخ الحضارة الاسلامية في العصور الوسطي ، القاهرة ١٩٦٣
- . } ... متز ، آدم ، الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري ، ط ٣ ، ترجمة محمد عبدالهادي ابو ريده ، القاهرة ، ١٩٧٥ .
- ١٤ المسعودي ، ابو الحسن علي بن الحسين بن علي ، أخبار الزمان ، القاهرة ،
   ١٩٣٨ . .
- ٢٤ ماسينيون ، المسيولويس ، خطط الكوفة ، ترجمة تقي محمد المصعبي ، بفسداد ، ١٩٧٩ .
- ٣٤ المعاضيدي، عبدالقادر سليمان، واسط فيالعصر الاموي، بغداد ١٩٨٣ .

- ٤٤ معهد البحوث والدراسات العربية ، التحضر في الوطن العربي ، ج ١ ،
   القاهـرة ، ١٩٧٨ .
- ٥٤ معهد البحوث والدراسات العربية ، التحضر في الوطن العربي ، ج ٢ ، القاهـرة ١٩٨٠ .
  - ٦٦ المقدسي ، احسن التقاسيم ، ليدن ١٩٠٤ .
- ٧٤ مصطفى ، فريال ، البيت العربي في العراق في العصر الاسلامي ، بغداد ، ١٩٨٣ .
- ٨٤- المقريزي ، المواعفظ والاعتبار في ذكر الخطط والاثار ، بدون تاريخ وبدون مكان الطبع .
- ٩٤ معفورد ، لويس ، المدينة على مر العصور ، ترجمة ابراهيم نصيحي ،القاهرة ، ١٩٦٤ .
- .ه- منظمة المدن العربية ، تقارير المؤتمر الخامس ، المنعقد في الرباط للفترة ١-١١ يونيو ، ١٩٧٧ .
- 10- المورد ، مجلة تصدرها وزارة الثقافة والاعلام ، م ٢ . ع } ، بغداد ١٩٧٩ .
- ٥٢ الموسوى ، مصطفى عباس ، العوامل التاريخية لنشأة وتطور المسدن العربية الاسلامية ، بغداد ، ١٩٨٢ .
- ٥٣ الهمداني ، ابن الفقيه ، بفداد مدينة السلام ، تحقيق صالح احمد العلي، باريس ، ١٩٧٧ .
- ١٥٥ وينهايم ، يو ، بلاد مابين الرافدين ، ترجمة سعدى فيضي عبدالرزاق ،يغداد ، ١٩٨١ .
- ٥٥ ـ يوسف ، شريف، تاريخ فن العمارة العراقية في مختلف العصور، الكويت، ١٩٨٢ .
  - ٥٦ ياقوت الحموى ، معجم البلدان ، دار صادر ، بيروت ، ١٩٧٧ .
    - ٥٧ اليعقوبي ، البلدان ، النجف ، ١٩٥٧ .

### المراجع الاجنبية

- 1- Arnold, Sir Thomas W, Painting in Islam, Oxford, MCMXXVIII
- 2- Burchart, Titus, Art of Islam, Language and Meaning, London, 1976.
- 3- Benet, F, The Ideology of Islamic Urbanization, International Journal of Comparative Sociology, 4, 2, 1963.
- 4- Breeze, G., Urbanization in the Newly Developing Countries, London, 1966.
- 5- Creswell, K.H.C., The Evolution of Minaret, with Special Reference to Egypt, 1, Burlington Magazine, 48, 1926.
- 6- \_\_\_\_\_\_, Early Muslim Architecture, Penguin Books, 1958.
- 7- Hourani, A.H. and S.M.. Stern, The Islamic City, Oxford, 1970.
- 8- Hassan, R., Islam and Urbanization in the Medieval Middle East, Ekistics, 33, 95, 1972.
- 9- Ismail, A.A., Origin, Ideology and Physical Pattern of Arab Urbanization, Ekistics, 33, 95, 1972.
- 10- Lassner, J., Massignon and Baghdad, The Complixity of Growth in an Imperial City, Wyne State University, U.S.A., N.D.
- 12- \_\_\_\_\_, Some Speculative Thoughts on the Search for an Abbasid Capital, Second Installment, Wyne State University, U.S.A., N.D.

- 13- Lapidos, L., Muslim Cities in the Late Middle Ages, Harvard, 1967.
- 14- Sjoberg, G., The Pre Industrial City, Past and Present, U.S.A.
- 15- Strange, G., LE, Baghdad During The Abbasid Caliphate, Oxford, 1900.
- 16- Toynbee, Arnold, ed., Cities of Disting, London, N.D.
- 17- Von Granebaum, C.E., The Muslim Town, Landscape, Spring, 1958.



# الفضل الخاست الخرار المجسمة 10 - 2014 - 277 - 2010

# د - عوا رمجيرا لاعظمى کلية الاداب - جامعة بغداد

دحلة والفرات

رافدان توأمان خالدان ، هما هبة العراق ونعمته • • لهـما الفضـل في بزوغ فجر الحضارة العراقية • وعليهما قامت الزراعة في العراق ، وتطورت عبر الدهور والحقب • وبرواسبهما الغرينية كونا تدريجيا هذه الارض الغنيـة للخصبة الواسعة التي سميت السواد لسواد ارضه بالزروع والاشجار اي لخضرتها لان الخضرة عند العرب تقارب السواد •

وعلى دجلة والفرات اعتمدت الزراعة في جنوب العراق ووسطه ، وعلى مجاريهما ومستوى ضفافهما قامت مشاريع الري المتعددة • وكان لطبيعة تضاريس العراق الاثر الكبير في جريان هذين النهرين العظيمين • فنهر دجلة يجري من منبعه الى سامراء في مناطق جبلية او تلولية وضفافه عاليه لدرجة الا يخشى فيها من خطر الفيضان • ويجري الفرات بين منبعه والانبار

في منطقة تلولية أو في صحراء ، وقاع النهر واطئة لم تكن تسمح بشق الجداول والترع • ولكن دجلة والفرات يجريان بعد بغداد والانبار في السهل الغريني الرسوبي المنخفض ، فتحمل كميات كبيرة من الغرين في موسم الفيضان • • والى انخفاض ضفاف دجلة والفرات يعود الفضل في انشاء شبكة من القنوات في العراق التي قامت فيه عبر العصور التاريخية •



اعمال ريف بغداد

ومستوى مياه الفرات بين الفلوجة الحالية وبين الديوانية اعلى من مستوى ماء دجلة بين بغداد وكوت العمارة ، وهذا هو سبب وجود عدد من الانهر والجداول التي تاخذ مياهها من الفرات وتصب في دجلة ، كنهر عيسى ونهر صرصر ، ونهر الملك ، وكانت تسقى أخصب أراضي هذه المنطقة في العصر العباسي ٠

اما اراضي مابين النهرين فترتفع تدريجيا باتجاه الشمال وتشكل منطقة «الجزيرة» واذا ما قورنت الجزيرة بالسواد تبين انها اكثر امطارا ، فان زراعتها اقل اعتمادا من زراعة السواد على مياه الفرات .

وتتكون المنطقة الجنوبية من سهل غريني غني ، ولا تكفي الامطار للزرع وكان هذا يستوجب حفر القنوات ، وبنتيجة ذلك اقتصرت السكنى على ضفاف الانهار وتبع ذلك توزيع المدن والقرى .

وفي المنطقة الجنوبية مساحات واسعة من الاراضي المعطاة بالمستنقعات والمياه الراكدة في المناطق الواطئة من مجرى نهري دجلة والفرات بين الكوفة وواسط شمالا ، والبصرة جنوبا ، وقد قدرت حدودها بخمسين ميلا عرضا وثمانين ميلا طولا ، وتسمى هذه المنطقة البطائح .

نشدوء ملكية الارض: تطورها وانواعها ١ ـ ملكية ارض الموات بعد احيائها

كانت ملكية الارض الزراعية عندما كون الرسول الكريم (ص)الدولة العربية الاسلامية في المدينة المنورة متعددة الاشكال اولها القطائع للاراضي الموات التي ليست في حوزة احد او ملك احد يقوم صاحبها باحيائها فهي له • فهذا النوع من الملكية هو ملكية ارض الموات ، وتعود جذورها الى عهد الرسول (ص) وعلى حد قوله (ص): « من أحيا ارضا ميتة فهي له » • •

وقد أقطع الرسول (ص) عددا من الصحابة في المدينة وفي مناطق اخرى من الجزيرة العربية • وقد سار الخلفاء الراشدون على نهج الرسول (ص) من منح هذا النوع من القطائع سواء في الجزيرة العربية او في العراق بعد تحريره من الفرس الساسانيين •

وقد اقطع الخليفة عمر بن الخطاب عددا من اصحاب النبي (ص) في العراق واقطع عثمان بن عفان عددا من المسلمين « استينيا » وهي قرية بالكوفة •

### ٢ ـ ملكية ارض الصوافي

لقد اصفى المسلمون من اراضي السواد في العراق بعد تحريره عشرة انواع ، وهي:

- ۱ ــ اراضي کسری ٠
- ٣ ــ اراضي غيره من افراد العائلة المالكة ٠
  - ٣ ــ اوقاف البريد وطرق البريد ٠
    - ٤ ـــ اوقاف بيوت النار
      - ه \_ الآجام .
  - ٦ ــ اراضي من قتل في الحرب ٠
- ٧ ـ مغايض الماء والمستنقعات كالبطيحة في جنوب العراق
  - ٨ ــ اراضي من هرب من اهل البلاد في فترة الحرب ٠
    - ۹ ــ کل صافیة اصطفاها کسری ۰
      - ١٠ الأرحاء والطواحين.

واعتبرت الصوافي ملكا عاما للدولة ، وتكون تحت تصرف الخليفة ان شاء العطع منها وان شاء لم يقطع ٠

وقد اقطع الخليفة عثمان بن عفان من هذه الصوافي في العراق • اقطع

طلحة ، وعدي بن حاتم الطائي ، والاشعث بن قيس الكندي ، واقطع جرير بن عبدالله البجلي ارضا على شاطيء الفرات .

والمسلم الذي يقطع من ارض الصافية عليه ان يدفع العشر من غلتها الى بيت مال الدولة ، وقد بلغ خراج ما استصفاه الخليفة عمر بن الخطاب سبعة ملايين درهم .

### ٣ ـ ملكية ارض الصلح

وهي الاراضي التي صالح اهلها العرب المسلمون ، وتبقى ملكية اراضيهم في ايديهم على ان يدفعوا عنها ضريبة • وكان منها ارض الحيرة وارض بانقيا ( وهى ناحية من نواحي الكوفة ) •

### ٤ ـ ملكية الارض الخراجية

بعد تحرير العراق من الهيمنة الساسانية الفارسية ، شاور الخليفة عمر بن الخطاب الناس في اراضيه ، فرأى بعضهم ان يقسمها ، وكان رأي الخليفة عمر ومعه بعض الصحابة ان يتركها بأيدي أهلها ولايقسمها ، وأشار الخليفة عمر الى قوله تعالى : « للفقراء والمهاجرين الذين اخرجوا من ديارهم واموالهم يبتغون فضلا من الله ورضوانا ، » حتى بلغ الى قوله تعالى « والذيب جاءوا مسن بعدهم » ، وقال : « فكيف أقسمها لكم وادع من يأتي بغيرقسم فأجمع على تركها ، وجمع خراجها ، واقرارها في ايدي اهلها ،

وبذلك بقيت ملكية هذه الاراضي ــ والتي عرفت بالاراضي الخراجية ــ بايدي اهلها دون الحاق الاذى الو الضرر بهم ٠

وقد استهدف الخليفة عمر من عدم تقسيم هذه الاراضي تحقيق امور جوهرية تخدم مصلحة الدولة والمجتمع يمكن تركيزها بما يأتي: -

١ \_ ضمان الحصول على مورد مالي ثابت ومستمر لبيت مال الدولة (خزينة

- الدولة) تنفق منه الاموال في تطوير مختلف شؤون الحياة الاقتصادية ، والاجتماعية ، والعمرانية والعسكرية .
- اعتبار واردات هذه الاراضي فيئا لكل المسلمين ، وليس لشخص دون
   اخر . قال عمر : « والله لا يفتح بعدى بلد فيتكون فيه كبير نيل ، بل
   عسى ان يكون كلا على المسلمين » .
- عدم تحقیق مبدأ وراثیة الارض قال عمر : فکیف بمن یأتی من المسلمین
   فیجدون الارض بعلوجها قد اقتسمت وورثت عن الآباء وحیزت » •
- ٤ ـــ استمرار شحن الجيوش العربية الاسلامية وادرار العطاء عليها ، وحماية الثغور والذود عنها .

قال عمر: «أرايتم هذه الثغور لابد لها من رجال يلزمونها ، أرأيتم هذه المدن العظام ، كالشام ، والجزيرة ، والكوفة ، ومصر ، لابد لها من ان تشحن بالجيوش ، وادرار العطاء ، فمن ايسن يعطى هسؤلاء اذا قسمت الارضون والعلسوج » •

كمنا راعى المخليفة عمر حقوق المزارعين والفلاحين وطبق مبادىء العدل والانصاف عليهم .

كانت هذه هي القواعد والاسس العامة في مبدأ ملكية الارض ، ومن المجديربالملاحظة هنا ان السياسة العامة للدولة قد وضعت نصب عينها الخير والصلاح فيما تريده للامة ، وما تريده للانسان ، ومن هنا برزت العقلية العربية وتميزت في حسن التعامل والتفاعل مع الارض والانسان الذي يمتلكها ويعيش عليها •

وقد نال العراق النصيب الاوفر من هذه السياسة العامة في مختلف انواع الملكية الزراعية ، وكان مركز الرعاية والاهتمام البالغ من قبل الخلفاء الراشدين وولاتهم .

وقد ازدادت ارض العراق اهمية في سياسة الخلفاء الامويين وولاتهم فاخذوا يوسعون من عملية منح الاراضي وقطعها ، فتوسع بذلك نطاق الملكية الزراعية واصبح يشمل اضافة الى الخلفاء الامويين انفسهم الولاة والقواد ، والخاصة والعامة من الناس •

اما ارض الصوافي ، فان معاوية بن ابي سفيان رأى أن يستصفي لنفسه ما كان لكسرى وآل كسرى من صوافي العراق التي لا تجري مجرى الخراج ( اي ليست من ملكية الارض الخراجية ) وامر عامله على خراج العراق عبدالله بن دراج ان يحوز تلك الاراضي ويقوم باحيائها وزرعها ، واقامة مشاريع الري عليها ٠٠ وقد بلغ مقدار غلة مااستصفاه لمعاوية خمسين مليون درهم وكان معاوية في الوقت نفسه \_ يقطع من هذه الصوافي اهل بيته وخاصته ، كما شملت اقطاعاته العديد من الناس ٠ ففي سواد العراق اقطع معاوية الحسن بن علي بن ابي طالب قطيعة تدعى « عين الصيد » ، واقطع شخصا بطيحة في البصرة ، وفي الجزيرة الفراتية اقطع بعض بني اخوته اراضي سبخة فيها ، واقطع عددا من الاشخاص وفدوا عليه من الحجاز قطائع في نصيبين ، ثم استعاد ذلك منهم وابدلهم بقطائع جديدة في منطقة الرها ٠

وكان لزياد بن ابيه ( والي معاوية على البصرة ) قطائع فيها وقد عين من يقوم بالانسراف عليها ، وكان \_ في الوقت نفسه \_ يقطع منها القطائع ، وكان زياد يحدد مساحة ملكية الارض التي يقطعها ، فأقطع مئر"ة ابن ابي عثمان مائة جريب ، وامره ان يحفر لها نهرا فنسب اليه ، واقطع زياد بناته ، وحدد لكل منهن ستين جريبا ، واليهن نسب نهر البنات ، وكان زياد يقطع العامة من الناس ، ويروى عنه أنه كان لا يقطع ارضا لشخص حتى يقوم باحيائها وعمارتها ، وكان يدعه سنتين فان عمرها والا أخذها منه ،

وكان خلفاء بني امية يقطعون الاراضي لبعض ولاتهم وقوادهم تقديرا لجهودهم وخدماتهم للدولة ، فأقطع يزيد بن معاوية عبيد الله بن زياد ارضا في حلوان ، وأقطع الخليفة عبد الملك بن مروان الحجاج بن يوسف الثقفي ارضا في العراق ، وكان الحجاج يقطع منها من يشاء .

فقد أقطع الحجاج بشار بن مسلم الباهلي سبعمائة جريب ، فحفر لها النهر الذي يقال له نهر بشار ، واقطع الحجاج ايضا خيرة بنت ضره القشيرية امرأة المهلب بن ابي صفرة ارضا في البصرة ، وكان ذلك تقديرا للجهود التي بذلها المهلب في قتال الخوارج .

وكان بعض الخلفاء الامويين يمنحون في اقطاع الاراضي لبعض ولاتهم، فأقطع الخليفة سليمان بن عبد الملك يزيد بن المهلب بن ابمي صفرة اراضي في البطيحــــة .

أما الخليفة عمر بن عبد العزيز ، فقد فضل سياسة عدم منح القطائع الارضية ، ولكنه اقر القطائع التي أقطعها أهل بيته ، كما انه اتبع سياسة عدم اقطاع اراضي الصوافي ، بل فضل اعطاءها بالمزارعة بالنصف أو الثلث أو العشر ، وان لم تزرع من قبل احد ، فالاتفاق عليها من بيت مال المسلمين .

وبعد وفاة الخليفة عمر بن عبد العزيز استمرت عملية اقطاع الاراضي ، فقد أقطع الخليفة يزيد بن عبد الملك الهلال بن آحوز المازني أرض المرغاب في البصرة مساحتها ثمانية آلاف جريب ، فحفر لها نهر المرغاب ، وشق السواقي، واقام المعترضات بالتغلب على الماء ، كما اقطع عمر بن هبيرة ( والي يزيد بن عبدالملك على العراق ) غابة له في ارض الجزيرة ،

أما الخليفة هشام بن عبد الملك ، فقد عين عامله حسان النبطي في استخراج ارضين له من ارض البطيحة واستصلاحها لنفسه .

وبهذا لم تقتصر ملكية الارض خلال العهد الامــوي على الخلفاء وحسب ، وانما تعدى ذلك الى ولاتهم وقوادهم والى عامة الناس من رجال

ونساء ، وان عملية منح الاراضي قد تركزت على اراضي الصوافي والبطائح التي هي جزء منها ، كما شملت ايضا اراضي في الجزيرة شمال العراق •

وكان هدف الامويين الأساسي من منح الاراضي وتملكها هو احياؤها وزرعها ، فنشطت بذلك الحركة الزراعية في العراق نشاطا واسعا ، سواء كان ذلك على صعيد الدولة من خلفاء وولاة وقواد ، او على صعيد الشعب والافراد من رجال ونساء ٠

وعندما ولى العباسيون الخلافة ، نقلوا مركز الخلافة العربية الاسلامية الى العراق منذ عام ١٣٢ هـ ـ ٧٥٠ م ٠

وقبل أن بينى ابو جعفر المنصور مدينة بغداد عام ١٤٥ هـ – ٧٦٢ م ، التخذ العباسيون من الكوفة، والحيرة، والانبار مراكز لخلافتهم وكل هذه المدن تقع على نهر الفرات ، وضمن منطقة السواد ، ويعنى هذا ان العباسيين قد أدركوا منذ البداية أهمية سواد العراق الغني بثروته الزراعية ، لذلك وجهوا عنايتهم ورعايتهم صوب هذه الارض المعطاء .

ان انتقال السلطة السياسية الى العراق صاحبه نقل ملكية الاراضي التي كانت في عهدة الامويين الى العباسيين ، وكان معظم ملكية هذه الاراضي في أصلها من ارض الصوافي ، وارض البطائح التي تشكل جزءا من الانواع العشرة للصوافي التي اشرنا اليها سابقا .

ونذكر من جملة تلك الاراضي التي استصفاها العباسيون من بني امية \_ املاك يزيد بن عبدالملك ، وهشام بن عبدالملك ، ومسلمة بن عبدالملك ، وكانت تلك الاملاك منتشرة في مختلف انحاء العراق : في البصرة ، والكوفة ، وواسط ، والموصل ، والجزيرة الفراتية ،

وبدأ الخلفاء العباسيون يقطعون منها القطائع للخاصة والعاسة من الناس • وكانت هذه الاقطاعات او ملكيات الارض الزراعية على نوعين :

- ١ ــ اقطاع تمليك ، وقد تكون وراثية وصاحبها يدفع العشر ، وكان يعطى عادة من الارض الموات الاحيائها ، او من ارض توفي صاحبها دون وارث ٠
- ۲ ــ اقطاع استغلال ، وكان يعطى عادة لرجل الجيش ، ولا يورث ، ويعطى
   من بين ارض الخراج •

واستمر الخليفة العباسي يملك حق منح قطع الاراضي للافراد وعلى مختلف مستوياتهم الرسمية والشعبية ، فعندما قبض الخليفة ابو العباس السفاح املاك يزيد بن عبدالملك في عباسان ( من نواحي البصرة ) اقطعها لسليمان بن علي ، وكذلك أقطع بعض الاراضي في الجزيرة ( في نصيبين والرها ) الى ميمون بن حمزة مولى عبدالله بن عباس •

واقطع الخليفة ابو جعفر المنصور وائل بن الشحاج الازدى ماتبقى من قطيعة الموصل من الصوافي تقديرا لخدماته التي قدمها للعباسيين اثناء قيام دولتهم •

كما اقطع الخليفة هارون الرشيد ارضا لطبيبه قدرت قيمتها بمليـون درهم ، ولكن الطبيب فضل شراء ضيعة بدلا منها .

وكانت هناك ايضا اقطاعات خاصة تمنح الى افراد لهم خدمات خاصة ، أو قابليات خاصة دون أن يكونوا موظفين كالشعراء مثلا ، ويكون لصاحبها الملكية التامة ، وحتى توريثها من بعده ، فكان لحفيدة الشاعر البحتري قطعة من الارض تتمتع بها في خلافة الراضى ، كانت قد منحت لجدها .

وكانت تمنح اقطاعات مدنية للموظفين بدل الرواتب وكانت اكثر انواع الملكية شيوعا في مفتتح القرن الرابع الهجري ( العاشر الميلادي ) وكانت تشمل الوزراء وكبار الموظفين ٠

وقد ظهرت انواع اخرى من ملكية الارض ، نذكر منها « الألجاء » ،

وفد تجلت هذه الظاهرة في العصر الاموي ، وخاصة عندما ألجأ بعض الناس ضياعهم الى مسلمة بن عبد الملك في ولاية الحجاج بن يوسف الثقفي على العراق ويبدو أن ذلك كان تعززا بسلمة بن عبد الملك ونقديرا له ، وان هذا النوع من الالجاء ، وان كان فيه الحماية ، ولكن كان برضا وقبول الملاك الاصليين للأرض ، وقد تطور هذا النوع من الالجاء خلال العهد العباسي الى ما سمي ( بالايغار ) ، ويعني الحماية ايضا ، وذلك ان يضمن صاحب ضيعة أو رجل موسر من أهل قرية خراجها برضاهم ، فيدفع الضمان الى الحكومة على أن لا يدخلها عامل أو حاجب ،

وقد كان الاقطاع العسكري من ابرز وأخطر أنواع الملكية التي برزن خلال التسلطين البويهي والسلجوقي على العراق، والني تركت ابعادا سلبية على النشاط الزراعي في القطر العراقي عامة ٥٠ فقد أعطي معز الدولة البويهي الاقطاعات لجنده دون حساب ، وكان الاقطاعيون من الجند لا يدفعون للخزينة (بيت المال) شيئا يذكر ، وكانوا يتحكمون بزراعة الارض كما يشاءون واعتادوا ان يديروا اقطاعاتهم بواسطة وكلائهم ، ولم يحتفظوا بأي سجل بواردهم ٥٠ وفد ساروا على ذلك طيلة العهد البويهي ٢٣٠ هـ سجل بواردهم ٥٠ وفد ساروا على ذلك طيلة العهد البويهي ٢٣٠ هـ ٧٤٤ هـ ( ٩٤٥ م - ١٠٥٥ م ) ٠

وعندما جاء السلاجقة الى السلطة ١٤٤٧ م - ٥٧٥ هـ / ١٠٥٥ - ١١٧٩ م ، لم يكن حظ العراق بأحسن حال من اسلافهم البويهيين ، وبلخ الاقطاع العسكري في زمانهم شكله المتكامل ، واصبح الاقطاع العسكري السياسية الرسمية للدولة ، كما انهم اتخذوا لانفسهم حقوق السيادة على الفلاحين والزراع ، وفرضوا السخرة عليهم ، وبلغ اقطاع السلطان السلجوقي ملك شاه الى جنوده ٤١ الف اقطاع ،

وفي خلافة الناصر لدين الله ٥٧٥ هـ ــ ٦٢٢ هـ / ١١٨٠ م ــ ١٢٢٥ م تحرر العراق من الاقطاع العسكري السلجوقي ، واخذ هذا الخليفة والخلفاء الذين جاءوا من بعده يطبقون الاسس والقواعد التي كانت سائدة في العهود العباسية الاولى في ملكية الارض ، وعملية منح القطائع الارضية ، وخاصة لهؤلاء الذين يقدمون خدمات جليلة للدولة من الوزراء ، وكبار موظفي الدولة ، وكذلك للخاصة والعامة من الناس •

كما ان ضياع الخلافة نفسها اخذت تدار من قبل ديوان خاص يدعى « بديوان المقاطعات » ، وأكان يسمى ايضا « بديوان الضياع والنفقات » •

وان اقطاع الضمان قد اتخذ شكلا أخر ، تم بموجبه تحديد المنطقة المراد ضمانها للشخص الذي يتخلى بالنزاهة ويتصف بالولاء والاخلاص للدولة كما حصل ذلك سنة ٩٥٠ هـ - ١١٩١ م حينما عقد ضمان البصرة على الامير عماد الدين طغرل ، وحدد مقدار الضمان بما قيمته ١١٥ ألف دينار ، وكان هذا النوع من الضمان يخلو من اسلوب الظلم والحيف في جباية الاموال .

وان كان يحدث منح بعض الرجال العسكريين قطائع ارضية خلال هذه الفترة ، ولكنه كان يعطى لمن يقدم خدمات عسكرية جليلة للدولة من الوفاء والاخلاص على غرار ما كان يمنحه ابو جعفر المنصور للقائد وائل بن الشحاج الازدى . فقد اقطع الناصر لدين الله سنة ٩٥، هـ ـ ١١٩٠ م م الامير فلك الدين المعروف بالطويل قطائع في دقوقا وتكريت ، وذلك تقديرا لفروسيته وشجاعته خاصة في استعادته لبعض المناطق التي سلخت من العسراق في بلاد فارس .

ومن انواع الملكية التي وجدت خلال العهد العباسي وفي هذه الفترة « املاك التناء » • ويراد بالتناء ملاكون صغار يورعون اراضيهم ، ويقيمون في القرى والمزارع ، وهم بذلك يختلفون عن ارباب الاملاك الذين غالبا ما يقيمون في المدن ، ويعمل الوكلاء نيابة عنهم • وقد ورد ذكر املاك

التناء في هذه الفترة في عدد من مناطق نهر عيسى ، ونهر الملك ، وفي الانبار وهست .

والواقع أننا لو استثنينا فترة التسلطين البويهي والسلجوقي على العراق ، والذي ساد خلال حكمهما الاقطاع العسكري البغيض ، فأن سياسة الخلفاء العباسيين تجاه ملكية الارض ومنح القطائع ، كانت امتدادا طبيعيا لسياسة اسلافهم الخلفاء الامويين والراشدين والتي تجلت في منسح هذه القطائع من ارض الصوافي ومن أرض الموات أو البطائح ، والتي تمنح للخاصة والعامة من الناس ، وان الهدف الاساس من منح كل هذه الانواع من الملكيات هو احياء الارض وزرعها واقامة مختلف مشاريع الري عليها ،

### احياء الارض: اقامة مشاريع الري

أبدى العرب المسلمون اهتماما كبيرا بأحياء ارض العراق ، ولقوا كل رعاية وتشعيع من قبل الخلفاء الراشدين وولاتهم .

يروى عن الخليفة عمر بن الخطاب قوله: « من احيا ارضا مواتا فهو أحق بها » • • وكان الخليفة عمر يكتب الى أمراء العراق والشام أن يشجعوا الناس على احياء الارض وحرثها وزرعها ، واعتبارها صدقة لهم لوجه الله وانه كتب الى المغيرة بن شعبة ( والي البصرة ) ان يساعد أبا عبدالله على الزرع ، ولا يعرض له ألا بخير •

وأخذ العرب المسلمون يتدفقون الى ارض العراق ، وقد سألوا عتبة بن غزوان ( والي البصرة ومؤسسها ) عن هذه المدينة واحوالها ، فاخبرهم بخصوبة ارضها ، فسار اليها خلق كثير .

وقد سار الخليفة الراشدي الثالث عثمان بن عفان على خطة الخليفة عمر في احياء ارض العراق وزرعها ، فقد اعطى عثمان بن ابي العاص الثقفي ارضا سبخة في البصرة ، فقام بأحيائها وزرعها ، وكتب الخليفة عثمان السي

معاوية بن ابي سفيان ـ والي الشام ـ بان ينزل العرب في الجزيرة الفراتية في مواضع نائية عن المدن والقرى ، ويأذن لهم في اعتمال الارضين التي لاحق فيها لاحد ففعل معاوية ذلك في ديار ربيعة ، ومضر ، وقيس وأسد ٠٠

كما شجع الخليفة الراشدي الرابع على بن ابي طالب على احياء الأرض وزرعها ، فمن ذلك أن رجلا جاء اليه وقال له : أحييت أرضا قد خربت ، وعجز عنها اهلها فكريت انهارا وزرعتها • فقال له الخليفة على « كَثُلُ هنيئا ، فأنت مصلح غير مفسد ، ومعمر غير مخرب » ••

وقد كان لمشاريع الري المتعددة أثرها الكبير في احياء أرض العراق واستصلاحها • وقد أولى الخلفاء الراشدون وولاتهم عنايتهم الفائقة في اقامتها على كل ربع من ربوع وادي الرافدين •

وقد اتجهت سياسة الخليفة عمر بن الخطاب صوب العناية الفائقة بالنهرين العظيمين دجلة والفرات ، حيث أبدى توجيهاته القيمة في تنظيم مياه هذبن النهرين التوأمين ٠٠ فقد روى عنه قوله « المسلمون جميعا شركاء في دجلة والفرات ، وكل نهر عظيم ٠٠ يسقون منه الشفة والحافر والخف وليس لاحد ان يمنع ، ولكل قوم شرب ارضهم ، ونخلهم وشعيرهم ، ولا يحبس الماء عن أحد دون أحد ، وان أراد رجل أن يكرى نهرا في ارضه من هذا النهر الاعظم ، فان أكان فيذلك ضرر في النهر الاعظم لم يكسن له ذلك ، ولسم يترك بكريه وان لم يكن فيه ضرر ترك بكريه » ٠٠

ومن هذا النص نستطيع أن ندرك مدى الاهتمام البالغ الذي أبداه الخليفة عمر في الاستفادة من مياه هذين النهرين العظيمين دجلة والفرات في السقي والارواء الحيواني والزراعي ، ولمختلف أنواع المحاصيل الزراعية من نخل وشعير ، كما أكد على ضرورة كرى أي نهر فرعي يخرج منهما اذا استوجب ذلك ضرورة الكرى ، ودون أن يحدث ذلك أي ضرر بالنهريسن العظيمين ٠٠

#### مسع سواد العراق

ان اهتمام الخليفة عمر بنهرى دجلة والفران والاراضي السهلية المحيطة بهما دفعه الى القيام بتطبيقات عملية نجلت بالفيام بأعظم عملية مسح لاراضي هذين النهرين ، وخاصة السهول الجنوبية المعروفة بسواد العراق .

ومن الواضح ان عملية مسح أراضي سواد العراق بحناج الى درايه وخبرة في معرفة طبيعة سطح الارس ، وعلى حد فول التحليقة عبر : « فقد بان لي الامر ، فمن رجل له جزالة وعقل يضع الارض مواضعها ، ويصبع على العلوج ما يحتملون ٥٠٠ » ٥٠ واجنمعوا له على عتمان بن حبيف وقالوا له : « أن له بصرا وعقلا » فاسرع اليه عمر فولاه مسبح ارض السواد ، كما بعث معه حذيفة بن اليمان ٠٠

وامر الخليفة عبر ايضا بمسح آخر لمنطقة دجلة فعين لهذا الغرض ابا موسى الاشعري على ولاية البصرة وحذيفة بن اليمان على ما سقت دجلة سنة ستة عشر ويقال سنة سبعة عشر للهجرة ، فاستقرى مناطق دجلة ، فأمر بسماحتها ، ووضع الخراج على قدرا حتمالها وقد بلعت مساحة السواد ستة وثلاثين مليون جريب ، ( والجريب على وجه الدقة يساوي ١٥٩٢ متسرا مربعا ) ،

وقد ترتبت على عمليتي المسح هذه نتائج مهمة مجلت آثارها في انتماء العديد من مشاريع الري في السهل الجنوبي من سواد العراق ، نذكر مسن ذلك أن الخليفة عسر عندما بعث حذيفة بن اليمان لمسح السواد ، فان حديفة فام بمسح سقي دجلة ، وان قناطر حذيفة نسبت اليه ، وذلك أنه نزل عندها ويقال حددها ،

وكان على أثر عملية المسح التي فام بها أبو موسى الاسعري ان تقدم اليه بعض زعماء البصرة بحفر انهار فيها ، من ذلك ان الاحنف بن قيس شكى

ملوحة مياهها ، فقام ابو موسى الاشعري بحفر نهر الأبلة ، وجعل منبعه من نهر دجلة ، فأحيا أراضي كانت سبخه لا عمارة فيها ٠٠ كما امر الخليفة عمسر ابا موسى الاشعري بحفر نهر في البصرة ، وان يجريه على يد معقل بن يسار المزنى ــ احد اصحاب الرسول (ص) ــ فنسب اليه ، فقال الناس « نهسر معقل » ٠٠

وفي الانبار ، كتب سعد بن ابي وقاص الى سعد بن عمرو بن حرام ، يأمره بحفر نهر فيها يأخذ ماءه من نهر الفرات .

وفي خلافة عثمان بن عفان تم حفر انهار عديدة في البصرة ، فقد أشار الخليفة عثمان على عبد الله بن عامر ان يتم حفر نهر الابلة من حيث اظم حتى يبلغ به البصرة • كما حفر عبدالله بن عامر نهره الذي عند دار فيل ، وهو الذي عرف بنهر الاساورة •

وفي الجزيرة الفراتية حيث تم اقامة جسر في مدينة « منبج » ، ولـــم يكن الجسر يومئذ وانما التخذ في خلافة عثمان بن عفان .

وقد أبدى الخليفة على بن ابي طالب أهمية كبيرة في احياء الارض ، وتشجيع الزراعة ، واقامة مساريع الري في سواد ارض العراق ، فقد أمر واليه قرضة بن كعب الانصاري بحفر نهر لاهل الذمة ، كما كتب الى كعب بن مالك عامله على سواد العراق : اما بعد ، فاستخلف على عملك ، واخرج في طائفة من اصحابك حتى تمر بأرض السواد منطقة منطقة ، فتسألهم عن عمالهم، وتنظر في سيرتهم ، حتى تمر بمن كان معهم فيما بين دجلة والفرات ، فتولى معونتها واعمل بطاقة الله فيما ولاك منها » .

وبهذه الروح الوثابة والعقلية النيرة ، أنقذ الانسان العراقي ارضك المعطاء ، مما قد أصابها من خراب ودمار أثناء السيطرة الساسانية الفارسبة حيث تؤكد لنا المصادر التاريخية ان تكوين البطائح من المستنقعات والمياه

الراكدة يعود تكوينها الى عهد السيطرة الساسانية الفارسية منذ عهد قباذ بن فيروز الواهن الضعيف ، ومر جاء بعده ، وانه بين عامي ست أو سبع للهجرة حدثت زيادة عظيمة في نهر دجلة والفرات انكسرت من جراء ذلك السدود والمسنيات، ولم يستطع ملوك فارس سدها ، فكانت البثوق تنفجر ، ولا يلتفت اليها ، ويعجز الدهاقين الفرس عن سدها ، حتى يسر الله تحرير هذه الارض الطيبة على ايدي ابنائها ، فأعادوا اليها روحها ، وبعثوا فيها الحياة من جديد ،

وقد اخذ الخلفاء الامويون وولاتهم على عاتقهم ان يكملوا ويطوروا مابداً به أسلافهم من الخلفاء الراشدين وولاتهم في احياء أرض العراق ، واقامة العديد من مشاريع الري فيها ٠٠

فأرض الصوافي التي استصفاها الخليفة عمر بن الخطاب من أراضي كسرى وآل كسرى وغيرها كانت كبيرة ، وارض البطائح التي تركها الفرس وراءهم بعد هزيمتهم كانت واسعة ، لذا رآى معاوية بن ابي سفيان ـ الخليفة الاموي الاول ـ ان لابد لارض الصوافي من أن تستخرج وتستثمر ، وأن لابد لارض البطائح من ان تستصلح،وان فيهما من الموارد الطائلة ما تعود بالنفع والفائدة له وللدولة والمجتمع ، وبذلك وجه معاوية عنايته القصوى نحو استصفاء الصوافي واستصلاح البطائح ، فعين عبدالله بن دراج عامله على خراج العراق ، بأن يقوم بأحصاء تلك الصوافي واحيائها ، فأقام المسنيات عليها (وهي السدود تقام في وجه الماء)، فبلغت وارداتها خمسين مليون درهم من ارض الكوفة وسوادها ، كما كتب معاوية الى عبد الرحمن بن ابي بكرة بمثل ذلك في صوافي البصرة ،

وبخصوص البطائح ، ولى معاوية عبدالله بن دراج أيضا ، فاستخرج له من الارضين بها مابلغت غلته خمسة ملايين درهم ، وذلك أنه قطع القصب فغلب على الماء بالمسنيات ٠٠

وبذلك ادرك خلفاء بني امية وولاتهم ما للبطائح من اهمية كبرى في الحقل الزراعي ، وماتدره من فوائد ومبالغ طائلة ، لذا استمروا باحيائها واستصلاحها ، كما تجلى ذلك في خلافتي الوليد بن عبدالملك واخيه هشام ، فقد انبثقت بعض البثوق الجديدة في أيام الحجاج بن يوسف الثقفي نتيجة الحرب بينه وبين عبدالرحمن بن الاشعث الكندي ، فكتب الحجاج الى الخليفة الوليد يعلمه انه قدر لسدها ثلاثة ملايين درهم فأستكثرها الوليد ، غير ان مسلمة بن عبدالملك تعهد بالانفاق عليها واستصلاحها على ان تقطع له بعض الاراضي المنخفضة التي يبقي فيها الماء ، وان يقوم الحجاج الثقفي بعض الاراضي المنخفضة التي يبقي فيها الماء ، وان يقوم الحجاج الثقفي الناشراف على ذلك فأجابه الوليد على طلبه ، فقام مسلمة بأصلاحها بعد ان تألف الاكرة والمزارعين ، وحفر السيبين ، وعمر تلك الارضين ، وألجأ الناس البه ضياعا كثيرة للتعزز به .

وفي خلافة هسام بن عبد الملك ، لعب حسان النبطي دورا كبيرا في تجفيف المستنقعات وعمل المسنيات على فهر دجلة ، فاستصلح لهشام مساحات واسعة من البطائح وبهذا ربط الخلفاء الامويون بين عملية احياء الارض واستصلاحها وبين اقامة مشاريع الري عليها .

وقام الولاة الامويون بسسح ارض سواد العراق ، وابتكروا وحدان قياسية جديدة كان لها اترها الكبير في تحديد المساحات الارضية ، وقد تجلى ذلك بما قام به كل من زياد بن أبيه والحجاج بن يوسف الثقفي من عمليه مسح منطقة السواد ، ومد ابتكر زياد وحدة قياسية جديدة دعيت « بالذراع الزيادي » وهمي تساوي وفق الحسابات الحديثة هر٦٦ سم ، ويعلق لوككارد احد المؤرخين المحدثين على ذلك بقوله : « ان هذين العاملين زياد والحجاج يستحقان كل تقدير واعجاب في استعمالهما لهذه الوحدة المساحية في تنظيم أراضي هذا الاقليم » •

وقام الوالي عمر بن هبيرة بمسح آخر لمنطقة السواد بأمر من الخليفة

يزيد بن عبد الملك عام ١٠٥ هـ ـ ٧٢٤ م ، وصارت مساحة ابن هبيرة هي المساحة التي يؤخذ بها .

وان كانت هذه المسوحات تهدف الى تنظيم موارد الخراج ، غير ان العناية بالخراج يعني الاهتمام بالارض واحيائها ، لذا كانت هذه المسوحات في الوقت نفسه م منابعة لاحوال شؤون الري ، خشية انكسار سد ، او وجود بثق ، أو تصدع قنطرة ، أو كرى نهر ، وبذلك أولى الخلفاء الامويون وولاتهم رعاية كبيرة في تحسين مشاريع الري السابقة وتطويرها ، واقامة مشاريع ري جديدة شملت مختلف ربوع وادي الرافدين من شماله الى جنوبه ، وسنعرضها هنا بشيء من الدقة والتركيز وذلك وفقا للتسلسل الزمني للخلافة الاموية ..

ففي خلافة معاوية بن ابي سفيان وولاية زياد بن ابيه على مدينة البصرة، تم حفر العديد من الانهار فيها ، نذكر اسماء بعض هذه الانهار: نهر ثار ، ونهر معقل ، ونهر دبيس ، ونهر ام حبيب ، ونهر حرب ، ونهر مسلم ، ونهر مرة ، ونهر البنات ، وبهذا اصبحت منطقة البصرة عبارة عن شبكة من الانهر والقنوات والجداول ، فلا غرو والحالة هذه ان تنتعش الحياة الزراعية فيها وتصل وارداتها في ولاية زياد بن ابيه الى ستين مليون درهم ،

وفي الكوفة قام زياد بن ابيه بانشاء قنطرة فيها • وفي خلافتي عبدالملك بن مروان والوليد بن عبدالملك تم اقامة العديد من مشاريع الري في العــراق •

وقد بذل الحجاج بن يوسف جهودا كبيرة في هذا المضمار ، فقد اتسم حفر نهر الانبار والذي بدأ بحفره في ولاية سعد بن ابي وقاص كما قام بحفر انهار عديدة شملت المنطقة الواقعة بين الكوفة وواسط والبصرة ، فحفر نهر الصين ـ سمي بهذا الاسم نسبة الى موضعين في كسكر ( بين واسط والبصرة ) يسميان بالصين ، او نسبة الى بليدة تقع جنوب واسط يقال لها

الصينية ـ وحفر نهر النيل ، وكان يأخذ ماءه من الفرات ويصب في دجلة في منطقة تقع شمال بابل ، وقد سماه الحجاج بالنيل تيمنا بنهر النيل في مصر ، وأكان يمر بقرى عامرة كثيرة ، وتتفرع منه انهار صغيرة متعددة ، واحدث الحجاج المدينة التي تعرف بالنيل ومصرها • كما حفر نهر الزابي ، وسمي بهذا الاسم لأخذه الماء من الزابي القديم •

أما في القسم الشمالي من العراق ، فقد تم حفر أنهار عديدة هناك ، فعندما ولى عبد الملك بن مروان ابنه سعيد على الموصل ، قام بحفر فهر فيها عرف بنهر سعيد .

وفي الجزيرة الفراتية قام سعيد ايضًا في خلافة أخيه الوليد بن عبد الملك بحفر نهر فيها ، وعمر ما هناك من الاراضي ، وكان يقال له سعيد الخدير .

وفي بالس والحد الاعلى من الجزيرة ، قام مسلمة بن عبد الملك بحفر نهر من الفرات ، يسقى قرى هذه المنطقة فنسب اليه النهر المعروف بنهر مسلمة .

ويبدو أن أعظم انجاز قام به مسلمة بن عبد الملك في مجال الري في الجزيرة الفراتية ، قد تمثل في بنائه لاكبر مشروع اروائي على نهر البليخ ، والذي عرف بسد حصن مسلمة ، وقد وصفه ياقوت الحموي في معجم البلدان بقوله : «وحصن مسلمة بالجزيرة بين رأس العين والرقة ، بينه وبين البليخ ميل ونصف وشرب اهله من مصنع فيه طوله مايتا ذراع في عرض مثله ، وعمقه عشرون ذراع معقودة بالحجارة والماء يجري فيه من البليخ في نهسر مفرد في كل سنة مرة جتى يملأه ، فيكفي اهله بقية عامهم ، ويسقى هذا النهر بساتين هذه المنطقة » .

وللخليفة عمر بن عبد العزيز مواقف مشهودة تجاه الارض والفلاح والماء فيروى عنه قوله: « من غلب الماء على شيء فهو له ٠٠ » ٠٠ وكتب الى وال

له: « ان أجر لهم ( اي الفلاحون ) ما أحيوا ببنيان او حرث » • وكان يفضل اعطاء أرض الصافية بالمزارعة ، فأن لم تزرع فينفق عليها من بيت مال المسلمين • وفي خلافته حفر واليه عدى بن أرطاة نهرا في البصرة ، عرف بنهر عدى • كما حفر يزيد بن المهلب في البصرة ايضا نهره المعروف بنهر يزيد بن

وفي خلافة هنام بن عبدالملك ، نشطت حركة مشاريع الري نشاطــا كبيرا شملت سهول وادي الرافدين الشمالية والجنوبية .

ففي الجزيرة الفراتية ، استحدث الخليفة هشام مدينة الرصافة ، والتسبي كانت تدعى « رصافة هشام » ، ر ، فيها نهري الهني والمري ، واستخرج الضيعة التي تعرف بالهني والمري ٠

وفي الموصل ، قام الحربن يوسف بيعد اذن الخليفة هشام بعضر نهر المكشوف فيها ، يأخذ ماءه من دجلة ، وبدأ العمل به عام ١٠٧ هـ/٧٢٦ م وقد آتمه الوليد بن تليد العبسي عام ١٠١هـ/٧٣٩م ، وقد بلغ مقدار ماصرف على حفر هذا النهر ثمانية ملايين درهم مع اقامة الارحاء (الطواحين) عليه ،

وفي خلافة هسام بن عبدالملك وولاية خالد بن عبدالله القسري ، أصبح العراق بمدنه الثلاث ـ الكوفة وواسط والبصرة ـ المحور التي تركزت فيها حركة انشاء مساريع الري المتعددة : من حفر الانهار ، وشق القنـــوات والعجداول واقامة السدود والقناطر .

ففي الكوفة ، قام خالد القسري بحفر نهر الجامع فيها كما اصلح قنطرتها واستوثق منها ، وهي القنطرة التي احدثها عمر بن هبيرة الفراري أيام ولايته على العراق في خلافة يزيد بن عبدالملك .

وفي البصرة ، اخذ بعض الافراد يستثمر رؤوس امواله فيحفر الانهار واقامة السدود والقناطر على غرار ماسبق ان اشرنا اليه من قيام مسلمة بسن

عبدالملك باحياء اراضي البطيحة ، وهو ما ندعوه في الوقت الحاضر « بالقطاع الخاص » • فمن ذلك ما قام به بشير بن عبيدالله بن ابي بكرة في البصرة وفي ولاية خالد القسري من حفر المرغاب ، واقامة السواقي والمعترضات بالتغلب على الماء ، وفي البصرة ايضا ، احتفر كثير بن عبدالله السلمي وهو ابو العاج وعامل يوسف بن عمر الثقفي ـ فهرا من فهر ابن عنبسة الى الخستل ( موضع في البصرة ) فنسب اليه •

واشتهر خالد القسري بحفر اعظم نهر في العراق عرف بنهر المبارك ، وقد بلغت نفقات حفره اثني عشر مليون درهم ، وكان همذا النهمر يسقى مساحات واسعة من اراضي السواد وهي المناطق المحصورة بين واسط والبصرة .

وكان لحفر هذا النهر وقعه الحسن ، واثره الطيب في نفوس الناس ، حتى جاء فيه فول الفرزدق الشاعر المعروف :

اعطى خليفته بقوة خالد نهرا يفيض له على الانهار ان المبارك كأسمه يسقى به حرت السواد وناعم الجبار

ولم تتوقف عمليات انشاء مساريع الري في العراق حتى اواخر العهد الاموي ، ففي خلافة الوليد بن عبدالملك ١٣٦ هـ/٧٤٤ م ، قام عبدالله بن عمر بن عبدالعزيز ـ والي البصرة ـ بحفر نهر فيها عرف بنهر عمر ، ويروى عن الخليفة الوليد انه كتب الى عبدالله : « ان بلغت نفقة هذا النهــــر خراج العراق وماكان في ايدينا فأنفقه عليه ٠٠ » ٠٠ وقال رجل ذات يــوم في مجلس ابن عمر : والله اني أحسب نفقة هذا النهر ثلثمائة الف او أكثر ٠ فقال ابن عمر : « لو بلغت خراج العراق لانفقته عليه » ٠

أن أهم مايمكن أن نستخلصه من هذا العرض الدقيق الشامل من اقامة العديد من شبكات الري في سهول وادي الرافدين يتجلى في أن العراق

منذ تحريره من السيطرة الساسانية الفارسية وحتى نهاية العهد الاموي للم يشهد وقوع حادثة فيضان واحدة ، وان مصادرنا التاريخية تخلو مسن الاشارة الى ذلك ، وان دل على شيء فأنما يدل على مسدى ما قد تحلى به الانسان العراقي من طاقات وقدرات هائلة مل جسمانية وعقلية من طاقات وقدرات هائلة ملك جسمانية وعقلية من طاقات وقدرات هائلة ما جسمانية وعقلية من طاقات وقدرات هائلة ما جسمانية وعقلية ما وظفها في خدمة ارضه ومياهه في الميدان الزراعي .

وبهذه الصورة ورث العباسيون هذا الزخم الحافل من مشاريع الري في العراق ، ولم يتوقفوا عند هذا الحد ، بل عملوا على تطويرها وتوسيعها ، وتجديدها .

وكان بناء ابي جعفر المنصور مدينة بغداد عام ١٤٥ هـ - ٧٦٢ م ولاختيار موقعها على نهر دجلة ، اهمية كبيرة في احياء الاراضي واستصلاحها واقامة مشاريع الري واستحداثها ، قال ابن جبير في رحلت عندما زار بغداد عام ٥٨٠ هـ - ١١٨٥ م : « وحسبك من شرف موضع بغداد ان دجلة تسقى شرقيها والفرات يسقى غربيها ، وهي كالعروس بينهما » .

ولم تقتصر جهود الخلفاء العباسيين في مجال احياء الارض واستصلاحها او اقامة العديد من مشاريع الري على مدينة بغداد وحسب ، وانما امتدن لتشمل مساحات واسعة من الاراضي التي عرفت « بسواد بغداد » أو ما أطلق عليها ايضا « بريف بغداد » ، والتي يمكن حصرها ضمن الحدود البخرافية الممتدة من الخط الوهمي الواصل من تكريت على دجلة الى هيت على الفرات شمالا وحتى الخط الوهمي الواصل من مدينة الكوت على دجلة والى الكوفة على الفرات جنوبا ، وبذلك وجه الخلفاء العباسيون عنايتهم صوب الانهار والقنوات المتفرعة من نهري دجلة والفرات ، والتي كانت تسقي العديد من القرى والبساتين الواقعة ضمن هذا الريف البغدادي الواسع ،

ويمكن تقسيم الانهار المتفرعة من نهري دجلة والفرات الى قسمين مهمين هما :

#### ١ - انهار ديف بفداد الفربية ( الكرخ )

أما الانهار المتفرعة من الضفة اليسنى لنهر دجلة فاهمها نهر الدجيل بينما الانهار المتفرعة من الضفة اليسرى لنهر الفرات هي : نهر عيسى ، ونهر صرصر ونهر الملك وجميع هذه الانهار تسقى الاراضي المحصورة بين دجلة والفرات .

أما نهر الدجيل ، فيأخذ ماءه من الضفة اليمنى لنهر دجلة في منطقة تقع أعلى بغداد قرب تكريت في نقطة تقع على مسافة قليلة من شمال موضع سد نمرود جنوب سامراء ، وقد تشعبت من نهر الدجيل فروع عديدة تنحدر بأتجاه الجنوب والجنوب الغربي ، وبعضها باتجاه الجنوب الشرقي حتى تصل مياهها الى بغداد ، والدجيل تصغير دجلة ، ويرجح انه سمي بذلك نسبة الى دجلة الكبير باعتباره فرعا منه ، وقد روي أن أبا جعفر المنصور حين بنى بغداد اخرج من دجلة دجيلا يسقى القرى التي يمر بها غرب دجلة سماه دجيلا ،

اما نهر عيسى ، فياخذ مياهه من الفرات عند « قنطرة دمما » ، ويصب في دجلة في الجانب الغربي منه جنوب بغداد ، والنهر الكبير منه يدعى بنهر عيسى الاعظم تمييزا له عن نهر عيسى الفرع ، وقد سمي بهذا الاسم لان الامير عيسى بن علي شيد قصره عليه حيث المكان الذي يصب فيه في نهر دجلة ، وقد اقيمت على ضفافه قرى ومزارع كثيرة ذكر ان عددها كان في اوائل القرن السابع الهجري ( الثالث عشر الميلادي ) سبعين قرية ومزرعة ، كما شيدت على نهر عيسى قناطر عديدة قبل ان يدخل مدينة بغداد ، وقد ذكر ان أبا جعفر المنصور بنى قنطرة جديدة عليه .

اما نهر صرصر ، فهر ثاني الانهاير الكبيرة الذي يأخذ مياهه من الفرات أسفل قرية ار قنطرة ( دمما ) ، ويصب في دجلة بين بغداد والمدائن وكان يسقى قرى وضياع كثيرة في هذه المنطقة .

أما نهر الملك فيأخذ مياهه من الفرات ايضا ، وهو نهر كبير ، ويصب في نهر دجلة تحت المدائن ، وفرع منه يسير نحو الجنوب الى الكوفة ، وكان يسقى قرى كثيرة في سواد العراق تصل الى حوالي ( ٣٦٠ قرية ) ٠

#### ٢ ـ انهاد ديف بغداد الشرقية ( الرصافة )

وكانت هذه المنطقة تسقى بنهرين كبيرين هما: نهر ثامرا ، والنهروان ، فأما نهر ثامرا: فهو نهر كبير ، وكان على نهر ديالى الحالي ، وهو رافد من روافد دجلة وليس فرعا منه ، ومنبعه من جبال شهرزور ( في السليمانية ) ومصبه في دجلة تحت بغداد ، ويستقي قرى وبساتين كشيرة بين بعقوبة وبغداد ،

أما النهروان: فهو فهر قديم ، يتفرع من الجانب الايسر لنهر دجلة في جوار سامراء (عند الدور) ، ويستمر في جريانه بمحاذاة نهر دجلة من جهة الشرق فيلتقى به بعد مائة كيلومتر جنوب بغداد عند الكوت .

ومن الانهار الاخرى التي تسقى الجانب الشرقي لريف بغداد ( نهـر الخالص ) ويسير بين النهروان ودجلة ويلتقي بدجلة شمال مدينة بغداد عند الشماســـة •

وقد أولى الخلفاء العباسيون الاوائل وولاتهم عناية فائقة بأحياء الارض واقامة العديد من مشاريع الري من السهل الجنوبي من العراق بين واسط واليصرة •

ففي مدينة واسط تم حفر نهر الميمون ، حفره وكيل لام جعفر زبيدة بنت جعفر بن المنصور يقال له سعيد بن زيد ، وكذلك تم حفر نهر الامير نسب الى الامير عيسى بن علي ، وكان في قطيعته ، كما أمر الخليفة المهدي بحفر نهر الصلة فيها ،وأجبي ماعليه من الارضين ، وجعلت غلته لصلات أهل الحرمين والنفقة هناك ، وطبق عليها نظام المقاسمة على النصف •

اما البصرة فقد حظيت ايضا بنصيب وافر من اهتمام الخلفاء العباسيين وولاتهم بأحياء ارضها ، واقامة العديد من مشاريع الري فيها ، فقد استخرج لابي جعفر المنصور ارضا من اراضي البطيحة فيها تدعى السبيطية وتمح حفر نهر الامير للنمصور ، وفد وهبه لابنه جعفر ، كما تم حفر نهر أبى الاسد فيها ، حفره قائد من قواد المنصور ، وقام سليمان بن علي بنشاطات زراعية واسعة في البصرة ، تمثلت في حفر الانهار ، واقامة السدود وأحواض المياه ، كما أنشاء المغيثة بهدف زيادة المياه في نهر الدير ، وأنفق عليها مليون درهم ،

وأحيا عيسى بن علي اراضي واسعة في منطقة السواد تمتد بين العذيب ( القادسية ) وهيت ، وعمر ما عليها من الارضين ، وغرس النخيل ، وحفر فيها العيون وكانت تدعى « العرق » •

واولى الخليفة المعتضد عناية فائفة في تحسين مشاريع الري ، فأمر سنة ٢٨٣ هـ ــ ٨٩٦ م بكرى نهر الدجيل ، وقلع صخر في فوهته كان يمنع الماء فيــــه .

وكان الخليفة المعتضد يشرف على توزيع المياه ، ويستمع الى شكاوى الزراع ، فكان من ذلك أن أتفق اصحاب الضياع على تضييق أبواب قنطرة ( دمما ) الواقعة على صدر نهر عيسى لغرض استئثارهم بالماء ، فأمر المعتضد بتكوين لجنة للتحقيق التي قررت توسيع الباب الاوسط للقنطرة وجعل سعته اثنين وعشرين ذراعا .

وكان على بن عيسى أكثر وزراء المقتدر في عمارة الاراضي ، وكان يعتقد أن حفظ نظام الري هو العامل الرئيسي في رفاه البلاد .

وفي فترة امرة الامراء ٣٢٤ هـ ـ ٣٣٤ هـ / ٩٣٥ م ــ ٩٤٥ م ، أهملت وخريت البلاد نتيجة المنازعات والحروب بين الامراء الطامحين ونتيجة

فوضى الجند ، فقد خرب ابن رائق نهر ديّالى ، وكان سببا في بثق النهروان الذي ادى الى تدمير المزروعات ، كما انبثقت أنهر أخرى مثل نهر بوق ، ونهر الرفيل ، ولم تقع أية عناية بكل هذه الكسور ،

وفي القرن الرابع الهجري ( العاشر الميلادي ) جرت محاولات لاصلاح بعض ظم الري ، فقد حاول معز الدولة البويهي ٣٣٤ هـ – ٣٥٦ هـ / ٩٤٥ م – ٢٦١ م سد بثق نهر الرفيل ، ونهر الروبانية ، ولكن محاولاته تلاشت أمام سياسته الهدامة تجاه الاراضي بسبب اقطاعه الاراضي لقواده وخواصه ، وحاول عضد الدولة البويهي ٣٦٩ هـ – ٩٧٩ م القيام بأصلاح نظام الري ، فقد حاول كرى نهر عيسى ، ولكن فترة المحاولات هذه كانت قصيرة فسسرعان ماساد الخراب والدمار ، وقد شهدت السنوات العشر الاخيرة من القرن الرابع الهجري ( العاشر الميلادي ) فيضانين جارفين ،

وفي عهد السيطرة السلجوقية ١٤٧ هـ ـ ٥٧٥ هـ / ١٠٥٥ م ـ ١١٧٩ م • زادت أحوال نظم الري سوءا وخرابا ، ويكفي أن نسير هنا الى ان جيش السلاجقة اثناء اعتدائه على مدينة بغداد سنة ٥٥٠ هـ ـ ١١٥٧ م خرب ( ٧٧٠ ) دولابا وكانت هذه الدواليب قائمة على شاطىء الجانب الغربي لنهر دجلة ، وبشكل خاص على نهر عيسى ، لان المياه كانت تنقطع عنه في فصل الصيف بسبب نقص مياه الفرات ، فتقوم الدواليب بسقي المزارع والساتين .

ان تغلغل النفوذ الاجنبي ، وسيطرته على مقدرات العراق والاستحواذ على ثرواته الطبيعية ، ابتداء من فترة امرة الامراء وامتدادا الى العهدين البويهي والسلجوقي ، قد أدى الى الاهمال السامل ، وعدم العناية بمختلف شؤون الري ، مما سبب وقوع العديد من حوادث الفيضافات في بغداد أشار اليها الدكتور أحمد سوسه في كتابه (فيضانات بغداد) حيث سحل حدوث سبع عشرة حالة فيضان في بغداد خلال هذه الفترة ،

وعندما جاء الناصر لدين الله الى الخلافة ٥٧٥ هـ - ٦٦٢ هـ / ١١٧٩ ـ - ١٢٢٥ م ، عمل على انقاذ الخلافة العباسية من الهيمنة السلجوقية ، وتخليص البلاد من سيطرتهم السياسية ، والمالية والاقتصادية ، وبذل جهودا كبيرة في ابعاد خطر الفيضانات عن بغداد وذلك بالعمل على تحسين نظم الري •

فامر بكرى نهر دجلة وتطهيره من الرواسب ، وحشد لها عددا كبيرا من الناس ، وفي خلافته تم ايضا كرى نهر الدجيل وحفره ، كما تم اصلاح السدود والقناطر ، وعند وقوع فيضان سنة ٦١٤ هـ - ١٣١٧ م خرج الناصر لدين الله بنفسه متألما ، مشجعا الناس على درئه مخاطبا اياهم بقوله « لوكان هذا الماء يرد بمال أو حرب لدفعته عنكم ٠٠ » ٠

وابدى الخلفاء الذين جاءوا بعد الناصر لدين الله اهتماما بتحسين شؤون الري وتطويرها ، فقد قام المستنصربالله سنة ٦٢٩ هـ - ١٢٣١ م بحفر نهر جديد يأخذ مياهه من نهر الدجيل سمي « بدجيل المستنصري » وشيد عليه القنطرة المعروفة « بجسر حربي » •

كذلك اهتم الخليفة المستعصم بأصلاح السدود وبنائها ، ففي سنة عدد المستعصم بأصلاح السدود وبنائها ، ففي سنة عدد معلى مما يلي دجلة ليزداد ماء النهسر .

وفي الجزيرة الفراتية حافظ الخلفاء العباسيون وولاتهم على ظم الري المتعددة التي انشأها وأقامها الولاة الامويون في مختلف مناطقها ومدنها ، كما أولوا عناية واهتماما في حفر الابار ، والعناية بالعيون العديدة المنتشرة فيها خاصة وان نظام الري المتبع في مناطق الجزيرة قائم على مياه العيون ، فقد كان في مدينة رأس العين ثلثمائة وستون عينا للماء يستفاد منها في ري البساتين ، وكانت حقول وبساتين نصيبين تروى من عين ماء في التلال المجاورة ، كما كانت الامطار مهمة للزراعة في منطقة الجزيرة واكثر الغلات الزراعية تعتمد على ماء الامطار في اروائها وسقيها .

والخلاصة في مختلف مشاريع الري وعمليات أحياء الارض واستصلاحها خلال فترة امرة الامراء ، مشاريع الري وعمليات أحياء الارض واستصلاحها خلال فترة امرة الامراء ، وفترة التسلطين البويهي والسلجوقي ، الا ان الخلفاء العباسيين ووزراءهم وولاتهم كانوا على مستوى كبير من الشعور بالمسؤولية بالانتماء الى الارض ، ولم يتهاونوا عن القيام بجهود كبيرة ملموسة في الانهار وكريها ، واقامة السدود والقناطر ومراقبة الزيادات في مياه نهر دجلة ، وذلك باستعمال آلات مقاييس الماء التي كانت تعطي الاشارة الى ارتفاع مناسيب المياه ، والعمل بكل جد واخلاص لدرء خطر الفيضانات ، ومساهمة الانسان العراقي وتعاونه مع خلفائه وولاته من اجل خير العراق واستمرار عطائه المشمر ،

## وسائل الري وطرق الزراعة

١ \_ وسائل الري

كانت هناك ثلاث محاولات لسقى المزارع واروائها في العراق:

- ١ \_ السقى سيحا ٠
- ٢ \_ السقي بالمطر : وهي مانطلق عليه بالاراضي الديمية ٠
  - ٣ \_ السقى بالواسطة ٠

أما السقي بالواسطة ، فكانت اكثر الآلات استعمالاً وشيوعاً هي : الدالية ، والناعور ، والدولاب •

فالدالية : هي دولاب يديره ثور او بقرة ، والناعور دولاب يديره تيار الماء ، والدولاب كان يديره حصان أو ثور ٠

وكانت النواعير تستعمل في منطقة النهروان وفي غرب بغداد ، وأما الدواليب فكان أكثر انتشارها على نهر عيسى وذلك لنقصان مياه الفرات في فصل الصيف ، كما استعملت آلات أخرى كالشواديف والغرافات وهي تعمل بقوة الانسان ،

وقد بنيت القناطر على كثير من أفواه القنوات لتنظيم توزيع الماء ، ولرفع مستواه في القنوات الفرعية ، لنسهيل السقي سيحا ، وكانت هـذه القناطر تبنى عادة بالجص ، والنورة والآجر .

استعمل العباسيون مقياسا لتسجيل مناسيب المياه لمعرفة خطر وقوع الفيضان ، وقد ذكر نصب هذا المقياس فيما كتبه ابن الجوزى في كتابه « المنتظم » في حوادث سنة ٢٩٣ هـ / ٥٠٥ – ٢٠٩ م • ونصب المقياس على دجلة من جانبيها طول خمسة وعشرون ذراعا ( ما يساوي نحو اثني عشر مترا ونصف المتر ) ، وعلى كل ذراع علامة مدورة ، وكل خمسة أذرع علامة مربعة مكتوب عليها بحديدة علامة الاذرع تعرف بها مبالغ الزيادات •

#### ٢ ـ طرق الزراعــة

اتبع الفلاح العراقي طرقا عديدة في الزراعة وكان ذلك يتوقف على نوع الغلة المراد زراعتها: حبوبا كانت أم نخيلا أو فواكه •

فبالنسبة للحبوب ، كالحنطة والشعير فكان المتبع الحرث أولا ثم نشر البذور بعد الحرث وتغطيتها حسب الامكان ، وبالنسبة للنخيل والفواكه ، فقد اتبعت طريقة البذر احيانا او طريقة الغرس بواسطة الشتلات ، كما استعملت طريقة الترقيد ، وطريقة التطعيم في تكاثر الاشجار وزيادتها .

وبصورة عامة : كانت طريقة المناوبة في الزراعة هي السائدة ، فكان يزرع نصف الارض ويترك النصف الثاني دون زرع .

وكانت الارض تحرث بالمحراث الخشبي البسيط تجره الثيران أو البقر لذلك كان يمنع ذبح البقر بهدف زيادتها ، واستعمالها في الحرث كما فعل الحجاج بن يوسف الثقفي في العراق .

وكان الفلاح العراقي يستعمل بعض الوسائل لمكافحة الحشرات خاصة

الجراد ، كما حدث ذلك في سنة ٦١٩ هـ / ١٣٢٢ م وسنة ٦٢٠ هـ / ١٣٢٣ م عندما ظهر جراد كثير دفعه الفلاحون بواسطة الطبول والابواق •

أما ابعاد الطيور ــ وخاصة العصافير ــ فكان الفلاح يعلق بعض الطيور المخيفة كالغراب وغيرها ، كما كان الفلاحون يستخدمون الاطفال لافراع الطيور وابعادها عن الزرع .

## الخسراج

يعود وجود هذا النوع من النظام المالي الى عهد الرسول (ص) بعد فتح خيبر عام ٧هـ / ٢٦٩م، عندما دفع الرسول (ص) الارض الى يهود خيبر يعملونها على نصف ماخرج منها .

وصار الخراج يختص بالاراضي التي لايملكها المسلمون ، أما اذا كان مالك الارض مسلما فيدفع عنها العشر اذا سقيت سقيا طبيعيا ، ونصف العشر اذا سقيت بالالة .

واستمر مفهوم الخراج هذا مطبقا خلال العهد الراشدي ، واصبح المسلم يعفى من الجزية والخراج ، فاذا امتلك ارضا دفع عنها العشر ، وان القطائع التي كان يقطعها الخليفة كان صاحبها يدفع عنها العشر ، واذا اشترى العرب أرض الخراج من اهل الذمة ، كانت تؤدي العشر ايضا .

وعندما حرر العراق من السيطرة الساسانية الفارسية ، لم يقسم الخليفة عمر « ارض السواد » بين المقاتلة ، كما أشرنا الى ذلك ، بل أقرها بأيدي اصحابها يزرعونها مقابل دفع الخراج عنها ، فهي ارض خراجية .

وعندما بعث الخلبفة عمر عثمان بن حنيف وحذيفة بن اليمان لمستح سواد العراق ، ولاحصاء اهله وتقدير الخراج ، أمرهما ان لا يحملوا أحدا فوق طاقته ، وبذلك طبق الخليفة عمر نظام المساحة على اساس الجريب الواحد الذي يساوي ١٥٩٢ مترا مربعا . وقد وصل الينا ماكان يؤخذ على بعض الغلات الزراعية مقدرة بالدرهم وعلى أساس الجريب الواحد في خلافة عمر بن الخطاب وكما يلي:

١ \_ جريب الحنطة : اربعة دراهم

٣ ـ جريب الشعير : درهماني

٣ \_ جريب النخيل: ثمانية دراهم

٤ ـ جريب الكروم : عشرة دراهم

ه \_ جريب قصب السكر: ستة دراهم

٦ \_ جريب القطن والسمسم : خمسة دراهم

٧ ــ جریب الزیتون : اثنا عشر درهم

٨ \_ جريب الخضر (غلة الصيف): ثلاثة دراهم

وقد بلغ خراج العراق في خلافة عمر بن الخطاب مائة مليون درهم سنويا ، أما خراج الصوافي في خلافته فقد بلغ سبعة ملايين درهم سـنويا .

وقد ظل الخراج يؤخذ على المساحة حتى خلافة المهدي بن ابي جعفر المنصور العباسي ، بأستثناء بعض الحالات التي طبق فيها نظام المقاسمة خلال العهد الاموي ، كما سنشير الى ذلك ، ونظام المقاسمة هو أخذ نسبة معينة من الغلات الزراعية على اساس المناصفة او المثالثة دون مراعاة الوحدة المساحية ،

وفي خلافة عبد الملك بن مروان وولاية الحجاج بن يوسف الثقفي على العراق ، أنخفضت واردات الخراج الى أربعة وعشرين مليون درهم في السنة عما كانت عليه في خلافة عمر بن الخطاب ، ويعود سبب ذلك الى عوامل اجتماعية واقتصادية .

فقد صار العرب يتنافسون في اقتناء الارض ، وشراء الارض الخراجية ويعني ذلك دفعهم العشر بدل الخراج ، كما أن انتشار الاسلام بين الزراع

من أهل الذمة ادى ايضا الى اعفائهم من الخراج ودفع العشر بدلا منه ، كل هذا ادى بطبيعة الحال الى تقلص في مساحة الارض الخراجية ، والى نقص في موارد بيت المال .

ان هذا الوضع الجديد دفع الحجاج بن يوسف الثقفي الى تطبيق سياسة توفيقية متوازنة تجاه العرب والمسلمين الجدد ، مراعيا بذلك بالدرجة الاساس مصلحة بيت مال الدولة ، وبذلك فرضس الخراج على كل العرب الذين اقتنوا ارضا خراجية ، كما فرض الجزية على المسلمين الجدد .

وقد استمر هذا الوضع حتى خلافة عمر بن عبدالعزيز حيث أبدى هذا الخليفة مرونة وبعد نظر ، وذلك بأن وضع حلا يحفظ حقوق بيت المال ، ويراعى المبادىء الاسلامية ، فقد ميز بين الجزية والخراج ، واعتبر الجزية ضريبة يدفعها غير المسلم تسقط عنه باسلامه ، أما الخراج فعده ايجارا للارض ، فأرض الخراج كانت اولا ملكا مشتركا بين المسلمين ، وان كل من يملكها سواء كان مسلما أو ذميا عليه ان يدفع خراجها كأيجار للارض ،

استمر نظام المساحة في أخذالخراج مطبقا على الارض الخراجية خلال العهد الاموي ، غير ان الخليفة عمر بن عبد العزيز حاول تطبيق نظام المقاسمة على ارض الصوافي ، فمن ذلك جاء قول به : « انظروا ماقبلكم من أرض الصافية فاعطوها بالمزارعة بالنصف ، ولما لم تزرع فأعطوها بالثلث فأن لم تزرع فأعطوها حتى تبلغ العشر ، فأن لم يزرعها احد فأمنحها ، فان لم تزرع فأتفق عليها من بيت مال المسلمين » • • كما لدينا ما يشير الى ان مسلمة بن عبد الملك بن مروان طبق نظام المقاسمة في أخذ الخراج على بعض مدن الجزيرة الفراتية في بولس ، وعابدين ، وصفين ، بعد موافقة أهلها أنفسهم ، فقد سألوه جميعا أن يحفر لهم نهرا من الفرات يسقي اراضيهم على ان يجعلوا له الثلث من غلاتهم بعد عشر السلطان الذي كان يأخذه ففعل •

كان نظام المساحة هو الغالب في التطبيق خلال العهد الاموى حتى استبدله الخليفة المهدي العباسي بنظام المقاسمة الذي يعني اخذ نسبة معينة من الحاصل: النصف على ماسقي سيحا ، والثلث على مايسقى بالدواليي والربع على ما يسقى بالدواليب (النواعير)، مراعيا في ذلك تكاليف السقي والارواء، ورغم ان المهدي رفع النسبة الى ستين بالمائة الا ان هذا قد حصل في اواخر خلافته ولكثرة نفقاته •

ولما جاء هارون الرسيد الى الخلافة ١٧٠ هـــ١٩٣ هـ / ٢٨٦مــ٨٠٨ م اهتم بقضية الخراج ، وطلب من الفقيه ابي يوسف ان يضع له كتابا جامعا يعمل به في جباية الخراج والعشور والصدقات ، وانما اراد بذلك رفع الظلم عن رعيته ، والصلح لهم ، فكتب ابو يوسف كتاب المعروف (الخراج) نذكر بعض ماجاء فيه بخصوص الخراج :

- ١ ـ ان يقاسم عمل الحنطة والشعير من اهل السواد جميعا على خُمْسكين للسيح منه وأما الدوالي فعلى خمسس ونصف ، وأما غلال الصيف فعلى الربع ، مراعيا في ذلك مشكلات السقي وتكاليفه ، وطاقة أهل الخراج .
- تطبيق الخراج ما أثمر النخل والسجر والكرم ، أي تطبيق نظام المقاسمة على الاشجار المثمرة .
- ٣ ـ واقترح الغاء الرسوم الاضافية ، ومساعدة الحكومة الزراع في كري القنوات الرئيسية .

ويبدو ان الخليفة الرشيد فد طبق هذا على سكان سواد العراق لما عرف عنه من ميل الى العدل والانصاف .

واستمرت جباية سواد العراق على النصف حتى سنة ٢٠٤ هـ - ٨٣١ م، حين جعل المأمون مقاسمة أهل السواد بالخثم سكين بدل النصف .

وقد برزت ظاهرة جباية الخراج قبل نضوج الحاصل ، غير ان الخليفة المتوكل ٢٣٢ هـــ٧٤٧ هـ / ٨٤٧ مـــ٨٦١ م قد عالج هذه الظاهرة بتأخبر موعده الى وقت نضوج الحاصل •

ونود ان نشير هنا الى بعض ماورد من نصوص تأريخية في بعض مصادرنا الاولية ، وقد اعتمدها بعض المؤرخين المحدثين بخصوص استعمال بعض وسائل الشدة والقسوة في جباية الخراج من قبل عمال الخراج أو جباته ، نقول رغم وقوع مثل هذه الوسائل لكنها كانت محدودة وضيقة ، وانها كانت تصدر عن سوء تصرف بعض العمال والجباة أنفسهم في الغالب الاعم دون علم المسؤولين الكبار في الدولة ، وخاصة الخلفاء الذين كانوا يمنعون استعمال مثل هذه الوسائل بعد اشعارهم بها كما سنشير الى ذلك في موضوع الفلاح العراقي ، وقد يكون مرد ذلك ايضا الى مغالاة بعض المؤرخين القدامى بهدف الطعن بسياسة هذا الخليفة أو ذاك الوالي بدافع ميل هذا المؤرخ أو ذاك ، وذلك وفقا للظرف أو الفترة التي كان يكتب فيها ،

## الفلاح العراقي

حرر العرب المسلمون الفلاح العراقي من ربقة الاقطاع الساساني الفارسي الذي كان يعتبر الفلاح عبدا يباع ويشرى مع الارض • وان الاسلام دعا الى تحرير العبد وعتقه وفك رقبته « فلا عبودية في الاسلام » ، وان أسلم العبد فله من الحقوق والواجبات مثل ما للمسلم • وبذلك خفف العرب الكثير من الاعباء التي كان يعاني منها الفلاح العراقي في ظل الاقطاع الفارسي ، فألقوا عنه ضرائب النوروز والمهرجان ، وضمنوا له حرية العمل في الحقل الزراعي والبقاء في ارضه وامتلاكها ، وقد تجلى ذلك بصورة خاصة عندما امتنع الخليفة عمر بن الخطاب عن تقسيم ارض سواد العراق ـ كما اشرنا ـ

كما وفروا له الآلات والادوات الزراعية ، وأقاموا له مختلف مشاريع الري من حفر نهر أو كريه أو شق قناة أو اقامة سد أو قنطرة .

وقد عامل الخليفة عمر الفلاح العراقي معاملة حسنة طيبة اتسمت بالعدل والانصاف ، وكان يأمر بعدم الحاق الاذى بالفلاح وعدم قتله ، ويروى عنه قوله : « أتقوا الله بالفلاحين ولا تقتلوهم ٠٠ » ٠

ولم تقتصر رعاية الخليفة عبر على الفلاحين العراقيين الاصليين وانما شملت رعايته ايضا اهل نجران اليمن عندما اسكنهم ارض العراق • فقد كتب الى امرائه في العراق أن يقدموا لهم كل عون ومساعدة في امتلاك الارض وحرثها وزرعها ، وان كل ما يحصلون عليه من غلة وثمر فهي لهم صدقة لوجه الله ، وذلك تعويضا لهم مكان أرضهم في اليمن •

لاشك ان أهم ماكان يشعل بال الفلاح العراقي ويهمه هي مسالة جباية الخراج عن أرضه ، ومقدار ما يؤخذ منه ، فكان الخليفة عمر « يجبى السواد مع عدله في أهل الخراج وانصافه لهم ، ورفع الظلم عنهم » ، وعندما بعث عثمان بن حنيف وحذيفة بن اليمان لمسح سواد العراق : « أمرهما ان لا يحملا أحداً فوق طاقته » وكان يقول : « اني لا أجتبي شيئا من خراجكم ولا مما أفاء الله عليكم الا من وجهته » ، وطبق الخليفة عمر نظام المساحة في أخذ الخراج ، فحدد بموجبه مقدار ما يؤخذ من كل غلة وعلى الجريب الواحد ، ولاشك ان هذا النظام جاء مشجعا للفلاحين على تحسين انتاجهم وزيادته ، اذ مادام مقدار ما يؤخذ منهم ثابتا ، فأن زيادة الحاصل والفائدة من تحسينه تذهب الى الفلاح وبالعكس فأن نقص الحاصل ورداءته يقع عبؤه عليه ،

وقد سار الخليفة الراشدي علي بن ابي طالب على نهج الخليفة غمر وسياسته في رعاية الفلاح العراقي والاهتمام به دون تمييز ، فكان يشجع كل من يأتيه على احياء الارض وزرعها ، ويمنحه حق التملك . وقد أمر مرة عامله

بحفر نهر لاهل الذمة في العسراق عندما طلبوا منه ذلك ، وكان يأمر عامله قرضة بن كعب الانصاري في العراق بأن يقوم بجولات تفقدية في كل منطقة من مناطق العراق فيما بين دجلة والفرات ، فيسألهم عن عمالهم وينظرون في سيرتهم ، وان يتولى معونتها ، ويعمل بطاقة الله فيما ولاه .

وعندما انتقلت الخلافة الى الامويين ، نشطت الحركة الزراعية في عهدهم انشاطا كبيرا ، وأخذ العرب في عهدهم يتنافسون في اقتناء الارض وشرائها فلا غرو ان تزداد العناية بالفلاح العراقي ورعايته ، فأخذوا يوفرون له كلل مستلزمات الري ووسائله ، ويشمعونه على العمل في الحقل الزراعي ، ويقطعونه الارض ، ويسلفونه المال .

فكان معاوية بن ابي سفيان يقطع الارض لعامة الناس ودون تمييز ويشجعهم على احياء الارض وزرعها ، وكان زياد بن ابيه والي البصرة ، يمنح الارض لكل من يأتيه شرط احيائها وزرعها .

ورغم ماوجه الى الحجاج بن يوسف الثقفي من نقد نجاه سياسته وتعامله مع الفلاحين عندما تركوا ارضهم وهاجروا الى المدن مما أدى الى نقص في موارد بيت المال ، ونقص في مساحات الارض الخراجية وتحول الكثير منها الى أراضي « بور » ، الا ان الحجاج أخذ يحسن اليهم ويعاملهم معاملة طيبة وقد تجلى ذلك في مواقف عديدة تجاههم ، فقدم لهم قرضا بمبلغ مليونى درهم مساعدة لهم في اعمالهم الزراعية ، وأخذ يقوم بجولات تفقدية في الحقول الزراعية ، ويستفسر من الفلاحين ويسالهم عن أحوالهم ، واحوال غلاتهم الزراعية وظروفها ، وكان يقيم احتفالات رسمية في مدينة واسط في اوقات نضوج الغلات الزراعية ، كما اولى عناية بتربية البقر ، وكان يوصي بعدم ذبحها بهدف زيادتها والاستفادة منها في الحرث والري ،

وقد وجه الخليفة عمر بن عبدالعزيز عنايته الفائقة للفلاح العراقي وقد تجلى ذلك في كتبه ومواقفه في محاسبة كل من كان يحاول الاساءة اليه •

فقد كتب عدى بن أرطاة \_ والي البصرة \_ الى الخليفة عمر بن عبد العزيز: أما بعد فأن قبلنا لا يؤدون ما عليهم من الخراج حتى يمسهم شيء من العذاب • فكتب اليه عمر: «أما بعد • • فالعجب كل العجب من استئذانك آياي في عذاب البشر، فوالله لان يلقوا الله بجناياتهم أحب الي من أن ألقاه بعذابهم » • ولم تقتصر رعاية الخليفة عمر للفلاح على أرضه وزرعه ، وأنما تعدى ذلك لتشمل بيته ومسكنه ، فمن كتبه لاحد عماله: « انظر من كان منهم له بها ارض أو سكن ، فأجر على جدول منها ماكان يجري فبل ذلك » ، ومن كتبه ايضا الى عامل آخر: « ان أجر لهم (الفلاحون) ما احيوا ببنيان أو حرث » • وينسب الية قوله: لا تقتلوا راهبا ولا أكارا •

وفي عهد الخلافة العباسية ، زادت أهمية الفلاح العراقي وبرز دوره الكبير في الزراعه وتطويرها ، ورأى الخلفاء العباسيون وولاتهم ان تقديم العون والمساعدة له تعتبر سياسة مالية مستنيرة ، فعندما شكى فلاحو البصرة فلة المياه في نهر الدير ، أنشأ سليمان بن علي لهم المغيثة لزيادة المياه في هذا النهر وأتفق عليها مليون درهم ،

وقد أتبع الخلفاء العباسيون سياسة الثفاهم والترغيب والاقناع مع الفلاحين قبل ان يصدروا قرارا قد يكون مجعفا بحقهم ، فعندما حفر الخليفة المهدي نهر الصلة في مدينة واسط استدعى الفلاحين ، واجرى حوارا معهم فأقنعهم بأن تكون نسبة المقاسمة على غلاتهم ختمسكين على أن تلغى هذه النسبة بعد ذلك .

والواقع ان الخلفة المهدى اتبع سياسة الترضبة ورفع الحيف والضرر عن الفلاحين ، فقد شكى صاحب زرع المهدي \_ وكان نائبا عن أبيه المنصور في بغداد \_ ان زرعه أصابه خراب اوحيف ، وانه لن يستطيع دفع ماعليه من خراج لهذا العام \_ ومقداره مائتا ألف درهم \_ فأجله المهدى بخراجه هذا الى العام المقبل وعندما بلغ الخليفة المهدى ان بعض عمال الخراج وجباته يستعملون القسوة والشدة مع المزارعين ، أمر وزيره « بالكتاب الى جميع العمال برفع العذاب عن أهل الخراج » • ومن المعروف ان الخليفة المهدي عندما تولى الخلافة انشأ ديوانا خاصا للنظر في المظالم أطلق عليه « ديوان النظر في المظالم ، •

وعندما تولى هارون الرسيد الخلافة طبق سباسة العدن والانصاف على الفلاحين ، وما كتاب الخراج الذي الفه ابو يوسف لهارون الرسيد الا دليل صدق وحسن نية الرشبد «في رفع الظلم عن رعيته والصلاح لامرهم » وفي عام ١٧٢ هـ ـ ٨٨٨ م خفف هارون الرسيد نسبة المفاسمة على الفلاحين وانقصها • «فحذف العشر الذي كان يؤخذ بعد النصف » ، كما الغى الرسوم الاضافية التي كان يأخذها الجباة من المزارعين «كرزق عامل أو أجور الكيالين أو أجرة نزولة أو حمولة الطعام » وكان ذلك بناء على ما أقترحه ابو يوسف في كتابه « الخراج » •

وكان الفلاحون يفضلون العمل في مزارع الدولة ، فقد عمل أهل الشعيبية من الفرات بالبصرة مزارعين لضيعة تابعة لعلي بن الخليفة الرشيد على ان يخفف من مقاسمتهم فيها وذلك بجعلها عسربة من الصدفة ، وال يقاسموا على ما رضوا به •

ومن مواقف الخلفاء العباسيين في حماية الفلاح العراقي من سوء تصرفات

الجباة وخاصة في مسألة جبابة الخراج قبل نضوج الحاصل ، فأنهم (أي الخلفاء) كانوا يسنعون ذلك ، فعندما أخبر الخليفة المتوكل بهذه الحالة «وان هذا قد أضر بالفلاحين ، فهم يقترضون ويتسلفون ٠٠ » ٠٠ أتخذ قرارا بتأخير موعد جباية الخراج الى وقت نضوج الحاصل ٠ كما أن الخليفة المعتضد أحدث عام ٢٨٢ هـ - ١٩٥ م تقويما جديدا بخصوص موعد جباية الخراج فقد أخر وقت جبايته من ١١ نيسان - وهو النوروز الفارسي - الى الخراج فقد أخر وقت جبايته من ١١ نيسان - وهو النوروز الفارسي - الى السابع عشر من حزيران ، واصبح التاريخ الجديد يدعى بد «النوروز المعتضدي » ، فأراد الخليفة المعتضد بأصلاحه هذا ان يجعل وقت الجباية يتناسب وموسم نضج المزروعات ، وكان الخليفة المعتضد يساعد المزارع بتسليفهم النقود لشراء البذور والبقر ٠

وكان علي بن عيسى أكثر وزراء الخليفة المقتدر عناية بالفلاحين • فقد كتب كتابا دوريا الى عماله يوصيهم فيه « بأنصاف الرعية والعدل عليها » • كما كان يسلف فقراء الزراع البذور ، ثم يسترجع ذلك منهم في موسم الحصاد •

غير ان حالة الفلاح العراقي أخذت بالتدهور والانحطاط خلال فترة التسلطين البويهي والسنلجوقي ، نتيجة سيادة الاقطاع العسكري وهيمنته على جميع المرافق الزراعية ، فزالت العناية بالزراعة في جميع انحاء السواد ، وترك الزراع تحت طمع المقطعين العسكريين ، وفرضوا السخرة على الفلاحين .

غير ان نجاح الخليفة الناصر لدين الله في انهاء النفوذ السلجوقي وهيمنته على العراق ، قد أعاد للفلاح العراقي مركزه واعتباره ، فأخذ يسهم في البناء الزراعي من جديد ويعمر ماخربه السلاجقة من مشاريع الري ، ويعمل على درء المزارع من خطر الفيضانات ، فعندما زار ابن جبير بغداد عام ٥٨٠ هـ ـ

١١٨٤ م، وصف الجانب الشرقي من بغداد بأن كله بساتين نخيل وشجر وثمر ممتدة امتداد البصر، وتحدث عن العراق وازدهار مدنه وقراه حين شاهد بين الحلة وبغداد ارضا خضراء كأنها بساط أخضر، وفي طريقه الى الموصل أشاد بالمدن التي مربها مثل سامراء وتكريت، وكان الانتاج جيدا ومستوى الاسعار رخيصا، والفلاحون يمارسون اعمالهم الزراعية دونما استغلال أو هيمنة .

## الثروة الزراعية

تشكل الثروة الزراعية المحصلة النهائية لجهود العراقيين وطاقاتهم الخلاقة من مسؤولين وفلاحين ، والتي تجلت في احباء الارض واستصلاحها في اقامة العديد من مشاريع الري ، واستعمال مختلف وسائل السقي والارواء ، وتطبيق انواع الطرق الزراعية واساليبها ، فلا غرو ان يصبح العراق مسن شماله الى جنوبه ومن شرقه الى غربة اكبر بلد منتج لمختلف انواع المحاصيل الزراعية من الفواكه والاثمار ، وأنواع الحبوب ، والخضر والبقول واشكال الازهار والرياحين وسنعرض هنا لمختلف أنواع المحاصيل هذه بشيء مسن الدقة والتركيز .

### ١ ـ الفواكسه والانمسار

تأتي زراعة النخيل على رأس المحاصيل الزراعية في العراق ، وتعتبر مدينة البصرة اهم مركز لزراعته ، وهي تنتج أنواعا مختلفة من التمور لا مثيل لها في أي مكان ، وقول الجاحظ : « ان مدينة البصرة تنتج ثلاثمائة نوع من التمور » ، ولم تقتصر زراعة النخيل على منطقة البصرة ، بل امتدت لتشمل الانبار وهيت والكوفة وبقية المناطق ( اظر : ابن الفقيه ) وكانت توجد بساتين

النخيل بجوار سنجار ، كما اشنهرت منطقة بغداد وخانقين وجلولاء ، وبعقوبة وشهربان بزراعته .

وانشرت زراعة الفواكه والاثمار في مختلف انحاء العراق ، نذكر منها العنب ، وكانت تزرع أنواع متعددة من العنب ، ومنها الرازقي الذي أدخله العرب الى العراق من الطائف أثناء الفتح العربي الاسلامي .

وزرع النارنج والاترج في العراق ، ولم تكن زراعتهما معروفة ، ويذكر المسعودي في كتابه مروج الذهب ، انه « تم جلبها من الهند بعد سنة ٣٠٠ هـ - ٩١٢ م ، فتم زرعها بعمان ، ثم نقل منها الى البصرة والعراق والشام » .

وكانت البصرة مشهورة بجودة برتقالها وليمونها كما ذكر زراعة الخوخ فيها وكان ليمون بعقوبة غاية في الجودة .

والرمان من الفواكه الاخرى التي اشتهر العراق بزراعته خاصة في بغداد وسنجار ، كما اشتهرت سنجار بالزيتون ، والسفرجل والتين .

أما الرقي والبطيخ فكانا من الفواكه المحبوبة ، وكانت بغداد تسمى « دار البطيخ » .

وكان الاجاص ، والمشمش ، واللوز ، والجــوز ، والبلوط يزرع في العــراق .

#### ٢ - الحبوب

تعتبر الحنطة والشعير والرز من أهم الحاصلات الزراعية في العراق وكانت الحنطة والشعير تزرع في كــل منطقة من مناطق الســـواد ، وكانت

منطقة واسط مركزا مهما لزراعة السعير • وتزرع الحنطة والشعير بكثرة في منطقة الجزيرة ، وخاصة حول الموصل •

وبذلك كانت الجزيرة المخزن الذي يمون العراق لاسيما بغداد بالحبوب في اوقات الشدة .

أما زراعة الرز فكانت منتشرة في الاراضي المنخفضة والاهوار قرب الكوفة وعلى قنوات الفرات الاسفل ، ونهر الصراة ، ونهر النيل ، وفي منطقة البطيحة •

ومن الحبوب الاخرى التي زرعت في العراق: السمسم وكانت تكريت مركز زراعته ، كما زرع في السواد ايضا ، وكذاك ورد زراعة الذرة ، والماش والعدس في العراق •

واشتهر العراق برراعة القطن ، وانتشرت زراعته في منطقة الخابور ، وكذلك وردت زراعته في البصرة .

وزرع قصب السكر حوالي البصرة وفي سنجار وكان يزرع بكثرة في العراق وكان الاقليم المحيط بالبصرة اشهر مكان بصناعة السكر في العراق •

اما القنب ، فكان يزرع بصورة خاصة في القادسية .

#### ٣ \_ الخضراوات والبقول

تميز الفلاح العراقي بزراعة أنواع الخضراوات والبقول ، مثل الباقلاء واللوبيا ، والحمص ، والباذنجان ، والسلق ، والفاصوليا ، والفجل ، والبصل والثوم ، وقد انتشرت زراعتها في بغداد ونواحيها ، وفي مختلف انحاء العدراق .

## ٤ - الازهار والرياحين

يعتبر فصل الربيع فصل الازهار والرياحين في العراق ، تزهو فيه أنواع الورود والرياحين ، وتغطى به كل ربع من ربوع العراق فكان الورد والبنفسج والنرجس افضل الرياحين ، وقد ورد ذكر لزهر البنفسج والنرجس في بغداد وسامراء وبلد في منطقة الدجيل ، وذكر القلقشندي أنواع الازهار والرياحين مثل النرجس ، والياسمين ، والورد الجوري ، والقرنفل .



## المصادر والمراجع

#### المادر الاولية:

ابن الاثير ، الكامل في التاريخ ، بيروت ، ١٩٦٥ ــ ١٩٦٦

ابن جبير ، الرحلة ، بيروت ، ١٩٦٤ ١١

ابن خرداذبه ، المسالك والمالك ، ليدن ، ١٨٨٨ .

ابن قتيبة ، عيون الاخبار ، القاهرة ، ١٩٢٥

ابن منظور الخزرجي ، لسمان العرب ، بيروت ، ١٩٥٦ .

ابو يوسف ، كتاب الخراج ، القاهرة ، ١٣٠٢ ه. .

البلاذري ، فتوح البلدان ، مصر ، ١٩٥٩ ...

الجاحظ ، البيان والتبيين ، القاهرة ، ١٩٤٧ .

الحميري ، الروض المعطار في خبر الاقطار ، بيروت ، ١٩٧٥ .

الازدى ، تاريخ الموصل ، القاهرة ، ١٩٦٧ .

الاصفهاني ، الاغاني ، بيروت ، ١٩٥٦ .

الطيرى ، تاريخ الرسل والملوك ، الطبعة الحسينية .

القلقشندي ، صبح الاعشى في صناعة الانشاء ، القاهرة ، ١٩١٢ .

الماوردي ، الاحكام السلطانية ، القاهرة ، ١٩٦٠ .

المسمودي ، مروج الذهب ومعادن الجوهر ، مصر ، ١٩٥٨ .

المقدسي، احسن التقاسيم في معرفة الاقاليم، ليدن ١٩٠٦٠٠

باقوت الحموي ، معجم البلدان ، ليبزج ، ١٩٦٩ ٠٠

يحيى بن ادم ، كتاب الخراج ، مصر ١٣٨٤ ه. .

اليعقوبي ، تاريخ اليعقوبي ، النجف ، ١٩٣٩ ، وطبعة ليدن ١٨٨١ - ١٨٨١ .

#### الراجع الثانوية:

- احمد سوسة: فيضانات بغداد ، القسم الاول ، بغداد ، ١٩٦٣ .
- احمدسوسه ومصطفى جواد ، دليل خارطة بغداد المفصل ، بغداد \_ ١٩٥٨ .
  - ، ادم متز ، الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري ، بيروت ، ١٩٦٧ .
- صالح احمد العلي ، التنظيمات الاجتماعية والاقتصادية في البصرة في القرن الاجرى ، بغداد ، ١٩٥٣ .
  - عبد العزيز الدوري ، النظم الاسلامية ، بغداد ، ١٩٥٠ .
- عبد العزيز الدوري ، تاريخ العراق الاقتصادي في القرن الرابع الهجري ، مفداد ، ١٩٤٨ .
- عبد المجيد الكبيسي ، عصر هشام عبد الملك ، رسالة ماجستير على الالـة الكاتبة ، بفـداد ، ١٩٧٣ .
- عواد مجيد الاعظمي ، الزراعة والاصلاح الزراعي في عصر صدر الاسلام والخلافة الاموية ، بفداد ، ١٩٧٨ .
- عواد مجيد الاعظمي: تاريخ الري في سهول الرافدين ، بحث قدم للندوة العالمية الثالثة لتاريخ العلوم عند العرب ، في الكويت ١٩٨٣ .
  - استرنج ، بغداد في عهد الخلافة العباسية ، بغداد ، ١٩٣٦ .
  - محمد جاسم حمادي ، الجزيرة الفراتية والموصل ، بفداد ، ١٩٧٧ .
- ناجية عبد الله ابراهيم ، ريف بغداد ، رسالة دكتوراه على الالة الكاتبة ، بغداد ١٩٨١ . ومن رسالتها اعتمدت الخارطة المرفقة طي هذه الدراسة .
  - ف . هينز ، المكاييل والاوزان الاسلامية ، الاردن ، ١٩٧٠ .

#### المصادر الاجنبية:

- E.I, 2ed. ŞALIḤ al-'Ali, Art., al-BAŢIḤA.
- G., Le Strange, The Lands of the Eastren Caliphate, Cambridge, 1930.
- F. Lokkegard, Islamic Taxation in the Classic period, Copenhagen, 1958.

## الفضل السّادين المحسن شياحك

# د رحمران عبدالمجدد لكبيسى عبداد عدد

المراكز الصناعية.

تميزت مدن العراق الرئيسية ، قبل عمليات التحرير ، بوجود صناعات متنوعة كانت قائمة فيها .

ومنذ ان اصبح العراق جزءاً من الدولة العربية الاسلامية ، اهتم الخلفاء وولاته بالعمل على تنشيط الصناعات التي كانت قائمة فيه ، كما عملوا بنفس الوقت ، على اقامة صناعات جديدة ، على اعتبار انها تشكل موردا هاما من موارد الثروة ، فاقيم في مدنه الرئيسة عدد كبير من المصانع لصنع الزجاج والخزف ، ونسيج القطن والحرير والقز ، وحياكة الصوف ، وادوات الترف، والاواني الزجاجية ، والدهون والمعاجين والزيت والعطور ، وماء الزعفران ، وماء الوعرس ، وشراب العنب ، وزيت البنفسج والصناعات الجلدية وغيرها ،

وكان ياقوت قد وصف الموصل بانها: « محط الركبان ، ومنها يقصد جميع البلدان ، فهي باب العراق ، ومفتاح خراسان ، ومنها يقصد الى أذربيجان » ، ويؤكد ياقوت على ان القاصد الى المشرق والمغرب لابد ان يسر

بالموصل وفلاغرو والحالة هذه ان اشتهرت هذه المدينة بالمصنوعات المتعددة ومنها المصنوعات الخشبية ، لان موقع الموصل على الاطراف الشمالية ، ووجود الجبال بقربها ساعد على نمو الغابات التي تشكل المادة الاولية لهذا النوع من الصناعة .

كمااشتهرت الموصل بصناعة انواع كثيرة ومختلفة من المنسوجات ، نذكر منها نسيج الوشي ، وثياب الخز ذات الاطراف ، والطنافس المخملية ، والانماط ذات الالوان الجميلة المصنوعة من الصوف ، وانواعا اخرى من الثياب الرقيقة المصنوعة من الكتان والقطن • هذا بالاضافة الى النسيج الذي كان يعمل منه الستائر الجيدة التي كان يصدر منها الى الخارج لانها كانت تفيض عن حاجة السوق الداخلية • وكان نسيج بعض الستائر يطرز بخيوط من الفضة والذهب •

وقبل عمليات تحرير العراق اشتهرت مدينة الحيرة بصنع انواع جيدة من السجاد الذي كان يلاقي رواجا كبيرا في الاسواق ، لجودة صنعه ، وتناسق الوانه • وقد تطورت هذه الصناعة خلال العهدين الاموي والعباسي كثيرا • وصنع في الحيرة ايضا نسيج فاخر من الحرير بالاضافة الى الاقمشة القطنية والصوفية • وانتجت مصانع الحيرة الجرار والاواني الزاهية الالوان •

وامتدت صناعة العجاد الحيري الى النعمانية التي هي الاخرى برزت بهذا النوع من الصناعة • الا ان السجاد الذي كان يصنع في النعمانية كان يسمى ( السجاد الحيري ) نسبة الى مدينة الحيرة • وهذه النسبة لا تخلو من دلالة ، اذ كانت النقوش والصور التي ترسم على السجاد الذي كان يصب بالنعمانية ، هي نفس النقوش والزخارف التي توضع على السجاد الذي صبع في مدينة الحيرة • وغالبا ما شملت الرسوم والزخارف ، الخيل والجمار والسباع والطيور • كما صنع في النعمانية الملابس الصوفية الجميلة ، وثياب

صفراء باهتة اللون ، وكانت النعمانية تنتج ايضا الجرار والاواني الزاهية، ٢٧٨

الالوان • في حين كانت مدينة تكريت من المراكز المهمة التي اشتهرت في صناعة نسيج الصوف • واشتهرت مدينة (قصر ابن هبيرة) بكثرة الحاكة فيها •

وكانت مدينة البصرة مشهورة بصناعة المنسوجات ونسيج الحز الرقيق الذي كان يصنع من نوع من القطن الجيد • هذا بالاضافة الى صناعة النسيج الذي تعمل منه الفوط الثمينة التي تلفها المرأة على رأسها • كما برع اهمل البصرة ايضا في صناعة الزجاج ، والخفاف ، والحلي التي كانت قائمة على استخراج اللؤلؤ من الخليج العربي • ونقل بعض المسؤولين صناع الخزف من البصرة الى سامراء لمهارتهم واتقافهم هذه الصناعة •

وفي الابلة وجدت صناعة الانسجة الكتانية الرقيقة بنوعيها المطرز وغير المطرز • كما اشتهرت الابلة بصنع العمائم والستور • وكان يصنع ايضا في البصرة والابلة المراكب الخشبية والسفن •

وللكوفيين مهارة متميزة في صنع نسيج الوشي المطرز الذي كان يصنع من الحرير ، كما صنع في الكوفة الخز الذي صنعت منه العمائم المشهورة التي استعملت غطاء للرأس •

ونشطت في مدينة الكوفة صناعة العطور ، والزيوت العطرية التي لاقت اقبالا كبيرا من المواطنين ، ولما بنى الخليفة العباسي المعتصم بالله ( ٢١٨ – ٢٢٧ هـ/ ٢٨٣ م ) سامراء جلب اليها صناع الخزف من الكوفة والبصرة مما يدل على تفوق هاتين المدينتين في صنع الخزف وحذق عمالهما فيه ،

واشتهرت ميسان بصناعة اجود انواع البسط والستائر والانساط والوسائد والحصر الجيدة ، حيث توجد موادها الاولية هناك ٠

وظهرت في مدينة واسط صناعة الاقمشة المختلفة والستائر التي كانت

تتكون من الوان متعددة ، وقد ظلن هذه الستائر محتفظة بجودتها لفترة طويلة ، وقد زينت قصر الخليفة المقتدر بالله العباسي • وعرفت واسلط بصناعة انواع جيدة من السجاد والبسط التي كانت لها شهرة كبيرة •

واعتبرت واسط اشهر محل للصبغ بالقرمز • وان الصباغين بهذه المدينة كانوا قد تفننوا في صناعة الصباغة لايجاد انواع متعددة وجيدة من الالوان، وذلك لاظهار رسوم القماش بالوان زاهية •

وعرفت واسط بصناعة الجرار والاباريق والاواني الخزفية ذات الالوان المتعددة ، لا سيما اللون البني والاخضر ، ونقش الصناع على هذه الاواني الخزفية زخارف مائية تحت دهان شفاف اخضر او ازرق ، وخلال العصر العباسي ادخلت تحسينات على الالوان حيت اضيفت مادة الرصاص الى الدهان المستخدم في التلوين فاصبحت نقوشه ذات بريق معدني ، وبذلك امتاز خزف واسط برقته ، وتناسق الوانه ، وجمال زخرفته ،

وصنع في واسط ايضا الابواب الحديدية والاسلحة والادوات المنزلية ، كالقدور والاواني ، والسكاكين وغيرها ، اما الصناعات الخشبية فكانت على نظاق ضيق تكاد تسد حاجة سكان المدينة ، الا انه توجد اشارة الى ان صناعة السفن والقوارب التي كانت تستخدم في النزهة او السفر او التجارة كانت نشطة في واسط ، كما وجدت في واسط صناعة الحصر التي تقوم على البردي والقصب والحلفاء وخوص النخيل وكلها متوفرة في منطقة واسط .

ومنذ تأسيس بغداد ، واتخاذها حاضرة للدولة العربية الاسلامية ، نشأت فيها عدة صناعات ، اذ تشير المصادر الى ان الحياكة في بغداد ، ازدهرت منذ القرن الثالث الهجري (التاسع الميلادي) ، فكانت بغداد تصنع المنسوجات الحريرية الفاخرة ، والثياب الحريرية بالوان مختلفة ، والاقمشة القطنية ، والعمائم الرقيقة ، والمناديل الشهيرة بانواعها ، ونسيجا حريريا

سميكا وردي اللون ، ونسيجا آخر جيدا سداه من الحرير ولحمته من القطن، والثياب العتابية المشهورة التي كانت تصنع في محلة العتابية بجانب الكرخ ببغداد وتنسب اليها ، وهي ثياب مخططة تحاك من خيوط القطن والحرير ، وكانت هذه البضاعة تصدر الى انحاء اخرى من الدولة العباسية ، وتصنع في بغداد ايضا الازر ،

وكان لصناعة الصابون محلة خاصة ببغداد في جانب الكرخ ، كما انشىء مصنع للورق في بغداد في عهد الخليفة هرون الرشيد ، واشتهرت محلة (دار القز) ببغداد بصنع الورق ايضا الذي اكتسب شهرة في كافة ارجاء المشرق ،ويعتقد بعض الباحثين ان القرنين الثالث والرابع الهجريين قد احدثا انقلابا عظيما في صناعة الورق وصيراه رخيصا ،

وكانت الحصر المصنوعة في بغداد مضرب المثل في جمالها واتقان صنعها واختصت بغداد ايضا بصنع نوعين ممتازين من الجلود صنعت منهما انواع جيدة من الاحذية .

وصنعت في بعض مدن الجزيرة الفراتية المنسوجات الكتانية والقطنية والصوفية ، حيث صنعت الثياب والمناديل والطيالس التي صنعت من الصوف، كما صنع المرعز من شعر الماعز •

## التخصص في الصناعات

ان ظاهرة التخصص في الصناعات تبرز واضحة في اكثر مدن العراق الرئيسية • ولعل ذلك كان متأتيا من كون المهن وراثية في الاعهم الاغلب ، واصبح كل صانع يفضل حرفته على جميع الحرف ، ويرغب ان يمتهنها اولاده • كما ان المدن توسعت وازدادت مرافقها العامة ، وتطورت فيها الحياة . الاجتماعية والاقتصادية • وعندئذ بات من الضروري بروز ظاهرة التخصص لكى تفى بمتطلبات الحياة الجديدة •

واحيانا تكون صناعة النسيج ، بانواعها ، صناعة منزلية ، وحينئذ تتضح فيها ظاهرة التخصص ، اذ كانت النساء يغزلن الخيوط ، فيحين يتولى الرجال نسيج تلك الخيوط ، سواء اكانت صوفية او قطنية ، او غير ذلك ، وهؤلاء جميعا يعملون لمصلحة تجار معينين يدفعون لهم اجرهم المتفق عليه ،

وفي بغداد اختصت محلة العتابية بصنع الثياب العتابية التي كانت تحاك من حرير وقطن بالوان مختلفة • واشتهرت محلة اخرى ببغداد الغربية بصنع الثياب التسترية المشهورة ، واختصت محلة ( دار القز ) التي تقع في الطرف الغربي من مدينة السلام بصنع الورق الذي اكتسب شهرة واسعة •

وبلا ربب ، فان وجود انواع متعددة من نسيج الملابس والثياب ، والسجاجيد ، والبسط ، والستائر ، والانماط ، والمخاد ، والمقاعد ونحوها ، والسجاجيد ، والبسط ، والوان متباينة ، تطلب كل ذلك وجود عمال متخصصين في صنع كل نوع من هذه الانواع ، بالاضافة الى وجود صناع بارعين مختصين في فن الصباغة ، فخلال العصر العباسي كان اللون الاسود الشعار الرسمي للدولة ، فكان كثير من الملابس الرسمية التي كانت تخلع على كبار موظفي الدولة بهذا اللون ، بينما فضل العلويون اللون الاخضر ، في حين نن الملابس ذات اللون الاصفر المصبوغة بالزعفران كانت مفضلة لدى المغنين والفنانين ، وكان الناس يتبارون في ارتداء الملابس ذات الالوان الزاهية ،

وبلغ من دقة التخصص فيهذا المجال ، ان بعض الصباغين كان يقتصر في عمله على الصبغ بصبغة واحدة .

ونستطيع ان نلمس دقة التخصص في العمل ان هناك عمالا خاصين يتولون غسل الكتان ، او القطن ، او الصوف قبل غزله ، ويتولى الاشراف على هذه الخطوة ناظر خاص ، ومن ثم يقدم الى النساجين ليقوموا بنسجه وفق المواصفات المطلوبة .

وثهم سماسرة مختصون يحددون الثمن للاقمشة المنسوجة ، في حين يوجد عمال اخرون يختمون اللفاف المحزومة المراد تسليمها للتجار الاجانب حيث تتم عملية التصدير ، وعادة كان هؤلاء التجار يثقون بالسماسرة ، ويشترون اللفاف المحزومة من غير ان يفكوا حبالها ووثاقها ، واحيانا تكون هذه البضائع المصدرة مختومة بختم رسمي ،

واختص صناع الاحذية ببغداد بصنع نوعين ممتازين من الجلود ، ( الدارشي ) ، وهو جلد اصر ، وتفننوا بدباغتهما ، اذ استعملوا لهذا الغرض قشور الرمان •

وتمثل التخصص ايضا لدى الخياطين الذين كانوا ذوي اختصاصات متنوعة ، منهم الروافون ، والقصاصون ، وصناع القلانس ، والمطرز ، او الرقام وغيرهم .

وبرزت ظاهرة التخصص حين استخدمت الدولة صناعا في الصناعات التي لها علاقة بالمصلحة العامة ، كصنع الاسلحة ، وسك النقود ، وتركيب الادوية ، وصناعة الورق ، والطراز ، وانشاء الابنية والمنشآت الدينية والحكومية ، والقنوات ، والجسور ، ومشاريع الري الاخرى ، وكانت الدولة احيانا تسند القيام ببعض هذه الاعمال الى متولين يكونون مسؤولين عن جمع العمال اللازمين وادارتهم والاشراف عليهم ، وكان كل منهم متوليا لعمل واحد ، فقد كان عبدالرحمن بن ابي بكرة متوليا على الاعمال في نهر معقل ، والحجاج بن عتيك على انشاء المسجد الجامع في البصرة ، اما ذوو المشاريع الخاصة فقد كانوا يقومون بجمع العمال والاشراف عليهم بانفسهم، وإذا كانت اعمالهم كبيرة ومتشعبة ، فقد يسندونها الى بعض الاشخاص المقربين اليهم ، ويدعون وكلاء ، او قيمين ، ولهؤلاء عادة اتصال مباشر باصحاب العمل ،

وتوجد روايات تاريخية كثيرة تؤكد ظاهرة التخصص هذه • ففي

البصرة كان اصحاب كل مهنة يجتمعون معا في محل واحد مكونين سوق فرعية صغيرة داخل السوق الكبير ، كما ان خالد بن عبدالله القسري والي العراق كان قد صنف الاسواق في الكوفة حسب المنتوجات التي كانت تعرض فيها « وجعل لكل باعة دارا او طاقا » • وكذلك فعل الحجاج بن يوسسف الثقفي عند تخطيط مدينة واسط ، اذ جعل لكل حرفة سوقا فرعية صغيرة داخل سوق المدينة الكبير • وبناء على طلب الخليفة العباسي المنصور اصبح لكل نوع من اصحاب المهن ببغداد محل خاص بهم •

وراى المسؤولون ضرورة وجود بعض الصناعات في اطراف المدن ، وبخاصة التي لها تأثير مضر على صحة المواطنين ، مثل المسالخ ، والمذابح ، ومسابك الزجاج ومصانع الحديد والآجر ، وعمل الصابون ، ودباغة الجلود ، وما اشبه ذلك .

ومن المؤكدان الاشراف الحكومي على الاسواق والمصانع ساعد على بروز ظاهرة التخصص ،اذ كان من واجبات المحتسب ان يجعل « لاهل كل صنعة منهم سوقا يختص بهم وتعسرف صناعتهم فيه » • كما ان مصلحة اصحاب الصنايع والحرف انفسهم حملت اصحاب اكل مهنة او معظمهم ، على التجمع في محل واحد • وسجل محتسب بغداد قائمة باسماء الصناع واهل الحرف ، وحوانيتهم ، واماكنها ، واوضاعها للرجوع اليها عند الحاجبة • وضمت تعليمات الدولة ان ممارسة بعض الصناعات كانت تتطلب الحصول على اجازة خاصة من الحكومة •

## أهم المنتوجات الصناعية

بعد اتمام تحرير العراق عملت الدولة العربية الاسلامية على صيانة جميع انواع الصناعات المحلية وتحسينها وتطويرها • فحينئذ شهدت بلاد الرافدين نهضة صناعية واسعة ، تطلبتها ظروف البلاد المستجدة التي ادت

الى نمو المدن وتقدمها السريع ، الامر الذي ادى الى زيادة حاجتها الى الصناع للقيام باعمال البناء ، وحفر القنوات ، واصلاح الاراضي ، وعمل مشاريع الري ، لاسيما وان ولاة العراق خلال العهدين الراشدي والاموي ، كانوا قد اقدموا على انشاء عدد من المدن والامصار التي تطلبت اعدادا كبيرة من الصناع والحرفيين في مختلف الصنايع .

كانت الحصر تصنع ، بدقة واناقة في غالبية مدن وقرى العراق الوسطى والجنوبية ، من القصب والحلفاء والبردي ، وخوص النخيل • واحيانا كان صناع المدن الرئيسة ينقشون على ما يصنع في مدينتهم عبارة : عمل في مدينة كذا ، ليكون دليلا على جودة الانتاج ، واقبال الناس على شرائه •

وتعتبر الحياكة من اقدم الصناعات اليدوية التي عرفها كثير من مدن العراق وقراه ، الامر الذي جعل الصناعات النسيجية من الصناعات العريقة والمهمة في بلاد الرافدين ، ذلك ان نتاجات هذا النوع من الصناعة ، كانت ولا زالت من المتطلبات الاساسية التي يحتاجها الانسان ، كما ان المواد الاولية التي تعتمد عليها هذه الصناعة متوفرة في العراق ، كالاصواف والقطن والحرير والكتان ونحوها .

وبلغت صناعة النسيج من الرقي بحيث امكن صنع انواع جيدة من الانسجة الصوفية والقطنية والكتانية والحريرية ، بصناعة محكمة ، وربسا بلغ الثوب الجيد منها ، النقي اللون ، مائتي دينار •

واشتهر العراقيون بصناعة الخز الذي كان يصنع عادة من الصوف • وعند استقرار بعض اهل نجران اليمن في العراق ــ في خلافة عمر بن الخطاب ــ اخذوا ينتجون الحلل النجرانيــة والطيالسة •

واهتم والي العراق زياد بن ابيه بتنشيط الصناعات النسيجية ، اذ يعتبر اول من ادخل صناعة المنسوجات الكتانية في مدينة البصرة ، وحتى تنشط

هذه الصناعة ويقبل الناس على استعمال المنتوجات المحلية ، اقدم الوالي زياد على ارتداء ملابس تصنع من الكتان ، وقلده كثير من السكان ، الامر الذي نشيط هذا النوع من الصناعة ، وعرف عن الخليفة سليمان بن عبدالملك انكان يفضل لبس الثياب الرقاق وثياب الوشي التي كانت تصنع في مدينة الكوفة وتحمل الى الخليفة بالشام ،

ومما ساعد على ازدهار صناعة هذا النوع من الثياب ، كون المسؤولين، وكثير من الناس ، كانوا يفضلون لبس ثياب الوشي جبابا واردية وسراويل وعمائم وقلانس ، وعلى الرغم من ان الدولة الزمت موظفيها الكبار بضرورة ارتداء الثياب المصنوعة من الوشي ، الا ان واقع الحال ، انه كان لكل فئة من فئات المجتمع لباسها ، ولكل صنف زيه ، وكل مناسبة تتطلب نوعا خاصا من الملابس الثمينة ، ويمتلكون كميات كبيرة منها ، وهذا الطلب الزائد شجع الصناع على تحسين منتوجاتهم ، وعلى الاكثار من انواعها ،

وتشير النصوص الى ان صناعة المنسوجات ازدهرت كثيرا في العراق خلال العصر العباسي • ففي بعداد كانت تصنع المنسوجات الحريرية الفاخرة، وانواع من نسيج الحرير السميك ، وردي اللون وثياب (الملحم) التي سداها من الحرير ولحمتها من القطن • هذا بالاضافة الى المناديل الشهيرة ، والثياب القطنية الرقيقة • وكانت الثياب العتابية المخططة قد لاقت شهرة كبيرة • وانتجت المدن والقصبات القريبة من بغداد انسجة قطنية سميكة بكميات كبيرة ، بحيث كانت تفيض عن حاجة الاستهلاك الداخلي فتصدر الى اسواق اخرى •

ونظرا لميل الناس الى الوان مختلفة من الاقمشة ، بات من الضروري ظهور فن راق في الصباغة فيروى الن مدينة واسط كانت اشهر محل للصبغ بالقرمز ، واستخرج الصباغون من قشر الرمان صبغا اصفر جميلا ورخيصا وثابت اللون ، وكان الزعفران يستعمل لتكوين صبغة صفراء ممتازة ،

وكان السجاد الشين يفرش في قصور الخلفاء والوزراء والاغنياء لاظهار روعتها ، واحيانا يكلف النساجون بصنع سجاد ثمين لذوي المسؤولين في الدولة والموسرين ، وفق مقاسات معينة ، وينقش بصور وتقوش حسب الطلب المقدم .

وكانت زينة البيوت من الداخل عبارة عن ستور ملونة تعلق على جيطانها اذ اصبح من متطلبات دور الموسرين والمسؤولين في الدولة ، وحتى عامة الناس ، ان تكون جدران دورهم الداخلية معلقة عليها الستور الجميلة ، وان تكون ارض الدار مفروشة بالبسط والسجاد ، ولهذا كانت صناعة المنسوجات والبسط والسجاجيد منتشرة في كثير من مدن العراق الرئيسية ،

وخلال العصر العباسي شاع استعمال ثلاثة انواع من السجاجيد ، منها ما كان يعلق على الجدران ، ومنها البسط ( والانخاخ ) التي تفرش بها ارض الغرف وصحن الدار والممرات ، اما الانماط ، فكانت تفرش على الارض في محلات لا تطوّها الاقدام ، هذا بالاضافة الى انواع اخرى صغيرة تستعمل للصلاة والاغطية والمخاد والمقاعد ونحوها من انواع الوسائد ،

واحيانا كان النساجون يتفنون في اتقان وتنوع حياكة البسط ، اذ استعملوا الحرير مع الصوف في نسجها ، وقد يزينونها بخيوط من الفضة او الذهب ، وعندئذ يكون هذا النوع من البسط مرتفع الثمن عادة .

كما ان ظروف بعض مناطق العراق الرعوية ساعدت على تقدم صناعة البسط من صوف الاغنام ، وقد يستعمل القطن او الكتان في صنعها .

وعرف العراقيون صناعة الخيام التي كانوا ينسجون فسما منها من صوف الاغنام حيث اطلقوا على الخيام التي كانوا يصنعونها على الخيام التي كانوا يصنعونها من شعر الماعز اسم ( الفسطاط ) ، والخيام التي صنعوها من وبر الابل ( السجاد ) ، والخيم المصنوعة من نسيج القطن ( السرادق ) ،

وهناك نوع من الخيام ، استعمل على نطاق ضيق ، وصنع من نوع خاص من الجلد سمى ( الطراف ) ، واستعمله الاغنياء •

ومنذ خلافة الامويين اشتهر العراق بصناعة الطراز ، اذ وجد فيه عدد كبير من الصناع الذين امتهنوا هذا النوع من الصناعة واتقنوها ، حيث كانوا يصنعون النسيج من الحرير والديباج والابريسم المحلى بسطور من الكتابة على حافة القماش مطرز عليها اسماء الخلفاء او الولاة وبعض عبارات الدعاء، وفي الاعم الاغلب تكون الكتابة بخيوط من الذهب ، او لون يخالف لون قماش الثوب ، او العلم ، او الفراش المطرز ،

ويجدر بنا ان ننوه في هذا الصدد ، ان هذا النوع من الصناعة مظهر من مظاهر السلطان ، فهو والحالة هذه اقرب ما يكون الى مفهوم صناعات القطاع العام في العصر الحاضر • ذلك ان دور الطراز في الدولة العربية الاسلامية كانت مملوكة من الدولة ، وان صناعها هم عمال يشتغلون باجر عند الدولة • لذلك لاقت هذه الصناعة عناية فائقة من لدن الخلفاء وبقية المسؤولين ، وبخاصة في العصر العباسى ، حيث شهدت فيه نهضة ملموسة •

ونستطيع ان تتلمس مدى اهتمام الدولة بهذه الصناعة وتطورها ، انه انشىء ديوان خاص بها سمي « ديوان الطراز » وقد وضع هذا الديوان تحت اشراف موظف خاص دعي «صاحب الطراز» ، وكانت مهمته هو وموظفوه الاشراف الدقيق على المصانع التي تنسج الملابس الرسمية والشارات والاعلام

وتبدو اهمية صناع دار الطراز ، انه اصبح تقليدا جاريا كلما تولى شخص منصب الوزارة ، او ولاية احد الاقاليم ، خلع عليه الخليفة الخلعة او البزة الرسمية الكاملة ، والتي تقوم عادة مصانع الطراز بصنعها • وكان لبعض الولاة كالحمدانيين في الموصل ، دور طراز خاصة بهم •

وقد وجدت في العراق بعض الصناعات التي تعتمد على الاخشاب

وسيقان الاشجار ، مثل الرماح ، والنبال ، والاقواس ، والسهام وبعض ادوات الحصار • وتشير المصادر ، ان الاخشاب كانت متوفرة في منطقة الموصل ، وان قسما منها صدر الى بعض مدن العراق الرئيسية •

واحيانا كان الخشب يستورد من الخارج فيتولى الصناع العراقيون صنع الكراسي ، والمناضد ، والابواب ، والشبابيك ، والكؤوس ، والسقوف الخشبية التي كانوا يتفنون في احداث نقوش جميلة فيها والالات الموسيقية وكانت قطع الخشب تسمر بالمسامير او تدخل نهايتها ببعضها بصورة فنية ، ثم تصقل حتى يظهر الكل قطعة واحدة .

ودخلت الاخشاب ايضا في صناعة انسفن والمراكب والقوارب الخشبية انتي صنعت في البصرة والابلة وبغداد وواسط والتي استعملت للنزهة ، او النقل ، او الحرب ، وينسب الى الحجاج بن يوسف الثقفي ، والي العراق، انه اول من عمل السفن التي تخرز بالمسامير ، والسفن المطلية بالقير ، وتفنن الهل البصرة في صنع ابواب البيوت وسقوفها من جذع النخيل ،

وثمة صناعات اخرى نشطت في العراق ، لا سيما بعد ان اصبح مركسز الدولة العربية الاسلامية ، نذكر منها صناعة العطور وماء الورد ، واستخلاص الادهان ، من النباتات والبذور ، التي يستفاد منها في الطب وفي الطيب ، واستخلصوا دهن البنفسج الذي تميزت به مدينة الكوفة ، كما اشتهرت البصرة بصنع ماء الورد والسكر المستخرج من قصب السكر ، ونشطت صناعة الزيوت ، والشموع ، والصابون المستخرج من زيت بذور السمسم والزيتون ، واستخرج زيت المصابيح في العراق من زيت السمسم ،

واشتهرت بعض مدن الجزيرة الفراتية بالعديد من الصناعات القائمــة على المنتوجات الزراعية التي كانت متوفرة هناك ، ولعل اشهر هذه الصناعات صناعة الصابون التي كانت تعتمد على ما تنتجه المنطقة من الزيتون الذي كان

يزرع بكثرة في تلك المنطقة • وكانت ببغداد ، بجانب الكرخ ، محلة خاصة يصنع فيها الصابون •

وفي اواخر القرن الثاني الهجري احدث العراقيون انقلابا عظيما في صناعة الورق ، فحرروا مادة الكتابة من الاحتكار ، وصيروه رخيصا ، حيث انشىء مصنع في (دار القز) لصنع الورق في بغداد ،

وتوجد في العراق صناعات قائمة على المنتوجات الحيوانية ، ذكرنا منها الصناعات السيجية التي اعتمدت على صوف الاغنام ، وشعر الماعز ، ووبر الابل ، والحرير المستخرج من دود القز ، ووجدت بجانب هذه الصناعات ، صناعات اخرى تعتمد على الجلود الحيوانية ، نذكر منها جلد الغزال (رق) الذي كان يستعمل في الكتابة الى حين استعيض عنه بالورق في العصر العباسي ، ومن الجلود كانت تصنع الاحذية والنعال التي اشتهرت مدينة البصرة بصنعها ، كما اشتهرت مدن الجزيرة الفراتية بصناعة الجلود على اختلاف انواعها ، وكان سواد الموصل مشهورا في صناعة الالبان والجبن والعسل حيث كانت تبذل عناية خاصة في تربية النحل هناك ،

اما الحديد فقد دخل في صناعات عديدة ، كان اهمها الابواب والسكاكين، والنشاب ، والسلاسل ، والاسلحة ، كالسيوف ، والدروع ، والرماح والاسنة وعلى الرغم من ان المادة الاولية لهذه الصناعة كانت تجلب من خارج العراق احيانا ، الا ان صناعة الاسلحة في العراق نشطت منذ العهد الاموي ، حيث نالت اهتماما كبيرا من قبل الخليفة الاموي هشام بن عبدالملك ، وتوسعت اكثر ابان العهد العباسي ، حيث قامت صناعة السيوف في كل من الكوفة والبصرة ، ويمكننا ان ندرك مدى تقدم هذا النوع من الصناعات اذا ما القينا نظرة فاحصة على انواع الاسلحة التي استخدمتها الجيوش العربية الاسلامية ، اما مدن الجزيرة الفراتية ، حيث يتوفر فيها الحديد نسبيا ، فقد

انشئت فيها صناعة الابواب الحديدية التي استعملت في ابواب الابسراج والقلاع واسوار حماية المدن .

واستعمل النحاس في صناعات كثيرة ، تأتي في مقدمتها العملة النقدية (الفلوس) ، والاواني التي اشتهرت بها مدينة الموصل ، وصنع الصفارون القدور النحاسية بحجوم مختلفة ، وكذلك الاواني ، والابواب والقناديل ، وتفنن الصناع في صناعتهم فعملوا على حافات الاواني نقوشا ظاهرة صلبة او جوفاء ،

وفي مدن العراق الكبرى وجدت صناعات معدنية قائمة على معدن الفضة والذهب ، حيث استعمل هذان المعدنان على نطاق واسع في مصانع ضرب النقود ، وبخاصة بعد ان اقدم الخليفة الاموي عبدالملك بن مروان على تعريب السكة عام ٧٥ هـ / ٦٩٤ م ، كما دخل هذان المعدنان في صناعة الحلي الذهبية والفضية ، فتقدم فن الصياغة في العراق ، بحيث اصبح لصناع العراق شهرة واسعة في كثير من اقاليم الدولة .

وصنع في بعض مدن الجزيرة الفراتية الات القياس مثل الاصطرلاب وغيرها من الالات الرياضية ، وكذلك الموازين الدقيقة ،

وقامت في العراق ايضا الصناعات التي تعتمد على القير والنفط ، حيث تتوفر حقوله قرب مدينة الموصل ، وفي مدينة هيت ، واشتهر ديـر القيارة ــ قرب الموصل ـ بان تحته عين قير ، وكان يرسل الى سائر مدن العراق ، حيث تقير به السفن والحمامات وسطوح الدور ، وكانت الدولة قد اغضت القير والنفط والزئبق من الزكاة تشجيعا للصناع علـى استخراجها ، كما وجدت قرب الموصل مناجم الكبريت الذي دخل في عدة صناعات ،

وخلال قيام الدولة العربية الاسلامية وصل فن صناعة الفخار اوجه من الكمال في العراق ، حيث صنعت الجرار الكبيرة والصغيرة ، للماء والنبيذ. وكذلك الاواني والكؤوس والحباب باشكال متعددة • وهذه كلها تعمل من الفخار غير المزجج • وقد تكون مزينة بنفوس جميلة ، او خالية من النقوش.

وتفنن العراقيون في صنع الخزف ، واشادت الروايات بالخرف البغدادي ذي الالوان الزاهية ، وخلال القرنين الثالث والرابع الهجريين نطعت صناعة الفخار والخزف في العراق اسواطا كبيرة ، فبالاضافة الى تفنن العراقيين في جمال الصنعة في هيئة الخزف ، ارتقى التفنن في التزجيج ، وفي استعمال الالوان ، ارتقاء كبيرا ، وقد وصلت صناعة التزجيج غايتها في الفنن وجمال الصنعة في سامراء ، حتى ان بعض الباحثين يرى ان فن التزجيج الملون نشأ في العراق ، واتشر منه الى بلدان عربية اخرى ، وتدل البقايا الخزفية التي وجدت في آثار سامراء على ان هذه الصناعة بلغت شأنا كبيرا في هذا الميدان انذاك ، فالادوات الخزفية كانت باشكال واحجام متنوعة ، عليها تقوش و تخطيطات بديعة و زاهية ،

وتشير النصوص الى وجود مصانع للزجاج في بغداد والبصرة والقادسية والنجف وقد انتجت هذه المصانع الاقداح والاواني والكؤوس والقناديل واستعمل الزجاج المنقوش بصورة فنية للشبابيك ، وقد رسمت على الاقداح صور حيوانات وصور بشرية ومناظر صيد وامتدت شهرة الزجاج العراقي الى مناطق بعيدة حتى وصلت الى الاندلس وقد شاهد الرحالة (ابن جبير) في الكعبة قناديل من الزجاج العراقي تزينها نقوش جميلة .

وازدهرت صناعة مواد البناء ، كاللبن ، والآجر ، والكلس ، والجص ، حتى تساير الحركة العسرانية الشاملة التي عمت ارجاء كثيرة من بلاد الرافدين. منذ بداية عمليات التحرير ، اذ كان العراق اول الاقاليم في بناء المدن ، حيث تم بناء البصرة والكوفة في العقد الثاني الهجري .

وكان الخليفة معاوية بن ابي سفيان قد استعان ببنائين من العراق في.

منشآته بالشام ، كما استعان عبدالله بن الزبير بهم في اعادة بناء الكعبة • وانشأ الحجاج بن بوسف الثقفي مدينة واسط خلال ولايته للعراق •

وفي مستهل قيام الدولة العباسية شيدت قصور فخمة محلاة بالرسوم والزخارف البديعة • كما اقدم الخليفة العباسي الثاني المنصور على انشاء مدينة بغداد التي لابد من الاقرار بعظمتها ، وبراعة تخطيطها • ذلك ان صناعها كانوا قد اخذوا بحسابات معمارية وعسكرية دقيقة في تلك الحقبة التاريخية الباكرة • وان خططهم هذه اصبحت ظاهرة معمارية جديدة تدل على الابداع والابتكار ، فكان لها تأثير معماري وحضاري على كثير من المدن التي انشأها العرب المسلمون فيما بعد •

و في العقد الثالث من القرن الثالث الهجري اقدم الخليفة المعتصم بالله على بناء سامراء مكذلك شيدت المساجد الجامعة والقصور والقناطر والقنوات والجسور والسدود وغيرها من مؤسسات الدولة التي كانت تتطلب مهارة فنية عالية ، وكميات كبيرة من مواد البناء ،

وبلاريب ، فان هذه الاعمال الكثيرة قد ادت الى تطور فن البناء تطورا كبيرا ، ولم تقتصر مواد البناء على اللبن والجص والآجر والكلس ، وانما اصبحت بعض الدور تبنى ، او تزين وتنقش ، بخشب الساج والرخام ذى الفصوص الملونة ، وكانت صناعة القاشاني انعراقي متقدمة ، وان ما كان ينتج منه يفيض عن حاجة العراق لدرجة ان كمية منه ارسلت من بغداد الى القيروان سنة ٢٢٨ هـ / ٨٦٢ م لتزيين مسجدها ،

وسخر العراقيون تيار الماء واستخدموه في الصناعة ، حيث اقامــوا الارحاء (المطاحن) العائمة على نهر دجلة خاصة قرب بغداد وتكريت والحديثة

وعكبرا، والبردان، والموصل، وبلد (تقع قرب الموصل على نهر دجلة) • وفي الاغلب كانت هذه الارحاء مصنوعة من الخشب والحديد (تسمى الواحدة منها عربة) تقوم في وسط الماء بسلاسل حديد، وكل رحى فيها حجران • وكان اكبر رحى بغداد يقال لها رحى البطريق، قيل ان وارداتها بلغت مليون درهم سنويا • واستفاد اهل البصرة من تيار المد والجزر في ادارة الارحاء (المطاحن) • وفي المناطق التي لا يوجد فيها تيار ماء الاستخدامه في هذا الغرض يمكن الاهتعاضة عنه بتيار الهواء • وكان باستطاعة الصناع المشرفين على تشغيل المطاحن ، تنظيم سرعتها بواسطة منافس خاصة تغلق وتفتح حسب الحاجة •

وصنع العراقيون انواعا متعددة من الاحذية الجلدية في اكثر مدن العراق ، لا سيما بغداد والبصرة والموصل ، واستعمل صناع الجلود قشور الرمان للدباغة ،

وهناك منتوجات صناعية اخرى اقل شأنا مما ذكر ، منها صناعة ، وتجفيف الفواكه وحفظها ، وتوجد اشارات قليلة الى صنع الادوية والعقاقير الطبية .

ومن هذا نستطيع ان ندرك ان هناك صناعات عديدة كانت قائمة في العراق قبل عمليات التحرير ، وان الدولة العربية الاسلامية عملت بوتائر متعددة على صيانتها وتنشيطها وتحسينها وتطويرها ، واستحداث صناعات جديدة تطلبتها المرحلة التي وصلت اليها الدولة من التقدم والرقي ، والتطور الذي بلغه المجتمع ، فلا غرو ان يلاحظ المتتبع قيام صناعات معدنية ، وخشبية ، ونسيجية ، وجلدية في مختلف مدن العراق وقصباته وقراه ، وان هذه الصناعات كانت تلاقي اهتماما ودعما وتشجيعا من قبل الدولة والمسؤولين الذين عملوا على وضع الاسس والقواعد المتينة التي كان من شأنها التهوض بالصناعة ،

وفتح افاق جديدة امامها ، الامر الذي جعلها تبلغ درجة عالية من التقدم.

## الاصاف والتنظيم الحرفي

احترف العراقيون كثيرا من المهن والحرف الصناعية • وتميز الحرفيون. العراقبون ، بحبهم لحرفهم ، وبالعمل الدؤوب ، واتقان الصنعة والابداع فيها •

ولما اكمل تحرير العراق ، وخيم الامن والاستقرار على ربوعه ، في ظل الدولة العربية الاسلامية ، التي طبقت الحرية في العمل ، وفتحت المجال واسعا امام جميع الفئات الاجتماعية في ممارسة العمل واختيار المهن التي تناسب كلا منهم .

ولم يكن في نهج الدولة ما يغلق دون اهل الذمة اي باب من ابواب الاعمال وبذا اصبحت اقدامهم راسخة في الحرف التي تدر الارباح الوفيرة ذلك ان الدولة لم تفرق بين المواطنين من حيث الاعتقاد الديني ، اذ مارسوا مختلف الصنايع ، بمحض ارادتهم ، فكان منهم صيارفة ، واطباء ، وصاغة ، وعطارون ، ونجارون ، وحدادون ، وبناؤون ، ودباغون ، وصباغون ، ونساجون ، وزجاجون ، وغير ذلك من المهن وحينئذ اصبح اهل العراق يضرب بهم المثل في « البراعة في كل صنعة » ، وبخاصة اهل الموصل الذين اشتهروا بالدقة في الصناعات ، ولم تقل شهرة اهل البصرة عن اهل الموصل في الحذق بالصناعات ، والدقة في اتقانها ، حتى قيل : « الفصاحة بالكوفة ، والصنعة باللومة » ،

وكان الاسلام قد زكى الحرف • وفي القرآن الكريم وردت آيات قرآنية-

عديدة حث على التدقيق والاخلاص في العمل وزيادة الانتاج • قال تعالى في سورة في سورة الكهف : « انا لا نضيع اجر من احسن عملا » • وقال في سورة الشعراء : « وتتخذون مصانع لعلكم تخلدون » • واشير الى اهمية العسل وسمو منزلته في الحديث النبوي الشريف ، حيث اكد الرسول عليه السلام ان الله يحب الشخص الذي يحترف مهنة تكفيه مساءلة الناس • وقال : « ان الله يحب احدكم اذا عمل عملا اتقنه » • وقوله : « ان الله يحب المؤمن المحترف » •

وليست لدينا ادلة على ان الدولة وضعت قيودا امام المواطنين تمنعهم من انشاء مصانع خاصة ، وان هؤلاء كانوا مستفيدين من الحماية التي تقدمها لهم الدولة • ولم يكن عليهم الا ان يعترفوا بسيادتها ويطبقوا نظمها ، ويدفعوا الضرائب المقررة عليهم • وكانت لهم حرية واسعة في ممارسة حرفهم •

غير ان الصناع واصحاب الحرف كانوا عرضة لرقابة العامل المختص و وبلا ريب ، فان القيود التي فرضتها الدولة لم تكن ثقيلة ، او مقيدة للصناع ، واذا قارناها بالقيود التي فرضتها الحكومات المعاصرة للدولة العربية الاسلامية حينذاك ، تبدو خفيفة جدا ، مرنة لدرجة يتاح فيها للصناع احيانا اختيار ما شاءوا من الحرف او تركها ، او تبديلها بمحض اختيارهم ، وحسب غروفهم كما ان لهم الحق في فتح مصانعهم حيثما شاءوا في المدينة ، الا اذا كانت صناعتهم تولد ضررا صحيا على السكان .

ونستطيع ان نميز نوعين من الصناع ، الصناع المأجورين الذين يقومون بعملهم لحساب غيرهم لقاء اجر محدد يتقاضون ، والصناع المستقلين الذين يمارسون عملهم في بيوتهم ، او حوانيتهم لحسابهم الخاص ، وهؤلاء،

في الاغلب ، من ذوي الحرف الذين ورثوها عن آبائهم ، وهم على العموم الحسن مكانة من الصنف المأجور ، فهم يمتلكون وسائل الانتاج والادوات البسيطة ، ورأس المال المحدود ، ولهم حرية التصرف في عملهم كما يشاءون بعيدا عن السيطرة والتسلط والاستغلال ،

ومهما يكن من امر ، فقد كان بمقدور الصناع ان ينعموا بثمار اتعابهم، ويزيدوا دخلهم بمهارتهم في الصناعة ، وزيادة انتاجهم ، وحماستهم في العمل ، خاصة وان الضرائب عليهم كانت خفيفة ، وان الدولة اسقطت عن اصحاب المهن ضريبة السوق ، ولم يكونوا تحت نير استغلال الرأسماليين ، وبذلك حقق بعضهم ارباحا جيدة .

ومعلوم ان اجور اهل الصنايع والحرف تختلف تبعا لنوع العمل الذي يؤدونه ومن المؤكد ان اجور الصناع الفنيين الماهرين كانت اعلى من اجور الصناع غير الماهرين وفقي اواخر القرن الثالث الهجري (التاسع الميلادي)، كانت اجرة العامل الذي يشتغل في خراطة الزجاج في اليوم درهما ونصف الدرهم ، واجرة عامل الحفر ثلاثة دراهم في اليوم ، واجرة الحداد خسسة دراهم ايضا في حين كانت اجرة البناء تتراوح بين قيراط وخمس حبات ، وهي اجرة مجزية حينذاك ، حيث انها كانت تساوي قيمة عشرة ارطال من لحم الغنم ، او خمسة عشر رطلا من لحم البقر و

ويبكننا ان نقدر ضخامة عدد العمال واصحاب الصنايع في العراق اذا ما علمنا. ان الخليفة أبا جعفر المنصور استلزمه مائة الف عامل من اصناف المهن والصناعات عندما شرع ببناء مدينة بغداد •

ونستطيع أن ندرك مكانة العمل واهل الصنايع في المجتمع مسن كثرة

الآيات القرآنية التي ورد فيها ذكر العمل والاجر ، والحديث النبوي الشريف ، وتشريعات الدولة ، ونظرة الفقهاء ، التي كانت كلها تؤكد على شرعية العمل والحث عليه ، والدعوة له ، حتى عد العمل واجبا دينيا ودنيويا ، وضرورة اجتماعية مارسها عدد من الفقهاء •

اما مكانتهم السياسية فتبدو جلية عندما اشرك الخليفة هرون الرشيد المرف في البيعة لابنه المأمون سنة ١٨٣ هـ/٧٩٩ م • والسهم اهل الحرف والصنايع بالاحداث السياسية التي كانت تحدث بين آونة واخرى ، ذلك ان اهل الصنايع قد انحازوا الى جانب الخليفة الشرعي في نزاعه مع اخيه المأمون حيث اشترك الصناع واهل الحرف في جيش الخليفة الذي تصدى لجيش المأمون • ووقف اهل الحرف الى جانب الخليفة المستعين بالله (٢٥١ هـ/ ١٨٥ م ) ضد المتمردين عليه من جند الاتراك •

وبلا ريب ، فان وقوف اهل الحرف والصنايع الى جانب احد الاطراف المتنازعة كان له اثره الفاعل في مجريات الاحداث ، وان اسهامهم في الاحداث الجارية دليل وعي أهل الصنايع ال بن ادركوا ان من الصواب الوقوف بجانب السلطة الشرعية القائمة انذاك ، فاندفعوا مخلصين لاداء تلك المهمة التي عهد بها اليهم ،

وخلال الربع الاخير من القرن الثالث الهجري ، أصبح بعض اهل الحرف في عداد حاشية الخليفة المعتضد بالله ( ٢٧٩ – ٢٨٩ هـ / ٢٨٩ – ٩٠١ م) وكانوا يتقاضون أرزاقا من الدولة ، ومنهم الصاغة ، والخياطون ، والأساكفة، والحدادون ، والفراءون ، والمطرزون ، والوراقون ، والنجارون ، والخراطون وغيرهم • والراجح ان عددهم غير قليل ، وأنهم كانوا يتقاضون رواتب شهرية جيدة •

ولعبت الصناعات دورا كبيرا في حياة المدن العراقية ، فالمصانع والدكاكين التي تقوم ببيع المنتوجات الصناعية كانت توجد في المدن على طول الطريق بين الباب الرئيس للمدينة ومركزها الذي فيه المسجد الجامع عادة .

ولا نستطيع الجزم بوجود تنظيمات نقابية مهنية بمفهومها المعاصر يبن صفوف الصناع والحرفيين في العراق ، في بداية قيام الدولة العربية ، الا اننا نلمس بوضوح شيئا من التكتل بين اصحاب الحرف والصنايع الذين كانوا يشار اليهم به « الاصناف » و « اهل المهن » و « اهل الصنايع » وهمي اشارات تدلل على بروز ظاهرة التنظيم ، وتشعر بان هناك حركة لها اصولها وتنظيماتها ، واهلها الذين يتميزون عن غيرهم بطبيعة العمل ، ومقدار الاجر ، واشكال التعاون ، ولابد ان يعطي هذا التميز لكل صنعة اسباب اعتزاز اصحابها بها ، والاهتمام بالمنتسبين اليها ، والشنعور تجاههم بما يقوى وحدة العمل ، ويوثق اسباب التعاون ، ويخلق الجو المناسب الذي يعود الى الحرفة بما يحقق لها الربح ، او يطور اساليبها ،

وهكذا ساد شعور بضرورة تماسك اصحاب الحرف ، ولا سيما في الازمات السياسية والاقتصادية التي قد تحدث بين الفينة والفينة ، ولكن في النصف الثاني من العصر العباسي حدثت تطورات داخلية في تنظيم اهل الحرف اكسبتها اطارها العام ، فاصبح لكل حرفة شيخ او (رئيس) من اصحابها ، تعينه الحكومة عادة ، او تعترف به ، وتعده ممثلا للحرفة ، وعن طريق تجري الاتصالات ، وتتحدد المواقف ، ومن الطبيعي ان يؤدي هذا النهج الى ايجاد الوسائل التي تحمي اصحاب الصنف ، وتبعد اي تجاوز عليهم ، وفي حركة صناع المنسوجات القطنية والحريرية في بغداد عام ٣٧٤ ه / ١٨٤ م

حين فرض البويهيون المتغلبون ضريبة العشر على هذه المنسوجات ببغداد ، دليل اكيد على دقة التنظيم الذي وقف بوجه هذا التجاوز .

ولم يكن تكتل اهل الصنايع مقتصرا على الاسواق ومحلات الاتناج التي يعملون فيها فحسب ، بل احيانا نجد هذه الظاهرة في اماكن سكناهم ايضا ، اذ صرنا نلاحظ تجمع اصحاب الحرف في جماعات ، في حي او عدد من الاحاء الخاصة .

ولابد ان تأخذ الحرف اعرافها واصولها وهي تتبلور في اطار الاهتمامات الملتزايدة ، وتستقر في توجهات مهنية تتحدد درجاتها في مراحل التدرج المهني البحت ، فيكون العامل ( مبتدئا ) ، ثم يصبح ( صانعا ) ، وينتهي الى مرحلة ( الاستاذية ) ، وهو فيكل مرحلة من هذه المراحل يمارس شكلا من العمل ، ويلتزم بقواعد معينة ، ويتقاضى اجرا مخصصا ،

ومما يظهر قوة التماسك الحرفي ، والشعور بالكيان لدى اهل الصنايع شيوع الانتساب الى المهن بجنب الانتساب الى المدينة او القبيلة ، فصرنا نسسع لقب الزجاج ، والزيات ، والجراح ، والحلاج ، والثعالبي ، والفراء والنجار ، والجصاص ٥٠ وغيرهم ٠ وهذا يدل على ان الإشتغال بالمهن اليدوية لم يكن اقل شأنا من الحرف الاخرى ، وان روح التكتل اصبحت قوية بين اصحاب الصناعة الواحدة ٠

وبلغ من تماسك اصحاب الصنايع وتكتلهم ان القاضي الماوردي اصبح يرى في العرف الجاري بين اهل الصنايع اساسا يستطيع المحتسب الرجوع اليه حين ممارسة مهمته في مراقبة الاسواق ، وفض المنازعات بين اهلها ، وهي حالة استوجبتها ضرورة توحد العاملين لاسباب تتعلق بتيسير العمل ،

والحفاظ على وحدة الصنف وحماية المنتجين وذلك ان الدولة العربية الاسلامية اشرفت بدقة على الاسواق ومراكز الانتاج الصناعي وعينت لذلك موظفا خاصا يعاونه عدد من الموظفين المنضوين تحت امرته وبذلك كان الصناع واصحاب الحرف عرضة لرقابة الموظف المختص ولم تقتصر مهمة هؤلاء على مراقبة عمليات البيع والشراء المنع غش المبيعات وتدليس الاثمان والبخس والتطفيف وانعا تعدت ذلك فاصبح من حقهم مراقبة جودة المصنوعات والصاغة والحاكة والصاغين عتى لا يهربوا باموال الناس او حاجاتهم و

ومن هنا يتضح ان الصناع كونوا ، فيما بينهم ، تقاليد واعرافا ، اعترفت بها الدولة واقرتها واخذ بها القضاة والمحكمون اثناء النظر في الخلافات التي قد تظهر بين هؤلاء الصناع ، واحيانا يلجأ القضاة الى استشارة اهمل الخبرة من اصحاب الحرف لغرض الاستعانة برأيهم في البت بالخصومات التي قد تحدث بين اهل الصنايع .

وبمرور الزمن قويت الرابطة بين اهل الصنايع هؤلاء ، وصار كل واحد منهم يشعر بالارتباط الوثيق باهل صنفه ، وصار من اقوالهم « الصناعات نسب » • ولعل ذلك كان امتدادا للتقاليد العراقية الموروثة التي عرفتها ارض الرافدين ، واكتسبها العراقيون عبر السنوات الطويلة ، وانسجمت مع الوضع المحديد •

ويلمس المتتبع احيانا تنابذا بين بعض فئات اهل الحرف والصنايع ، قد يصل حد التراشق بالتهم ، وربما تصاعد الى درجة الاقتتال ، ولكن مثل

هذه الحوادث كانت تحصل على نطاق ضيق ومحدد • ولا يمكن اعتبارها قاعدة عامة •

وعلى الرغم من شراسة الغزو المغولي وهمجيته ، وعظم الاخطار والتخريب الذي ألحق بالعراق سنة ٢٥٦ هـ / ١٢٥٨ م • الا ان التنظيمات الحرفية والمهنية سرعان ما استعادت مسيرتها ، ولو انها ليست بنفس الوتائر السابقة •



#### المصيادر

- 1 \_ ابن الاثير: الكامل في التاريخ ، القاهرة ١٣٥٣ هـ .
- ٢ \_ ابن خلدون : مقدمة ابن خلدون ، القاهرة ١٩٦٥ م ٠
  - ٣ \_ ابن رستة : الاعلاق النفيسة ، ليدن ١٨٩١ م ٠
- ٤ \_ اخوان الصفا: رسائل اخوان الصفاء وخلان الوفاء ، بيروت ١٩٥٧ م .
  - ه \_ الاصطخري: المسالك والممالك ، القاهرة ١٩٦١ م .
  - ٦ \_ الالوسي: بلوغ الارب في معرفة احوال العرب ، مصر ١٩٢٤ م
    - ٧ \_ البخاري: الجامع الصحيح ، ليدن ١٨٦٤ م ٠
      - ٨ \_ البلاذري : فتوح البلدان ، بيروت ١٩٥٦ م
  - ٩ \_ الشعالبي: ثمار القلوب في المضاف والمنسوب ، القاهزة ١٩٠٨ م
    - ١٠- الثعالبي : لطائف المعارف ، مصر ١٩٦٠
  - 11\_ الجنابي : ( الدكتور خالد ) \_ تنظيمات الجيش في العصر الاموي
    - ١٢ الجهشياري : الوزراء والكتاب ، القاهرة ١٩٣٨
- 17 الخربوطلي ( الدكتور على حسني ) تاريخ العراق في ظل الحكم الاموي ، القاهرة ١٩٥٩ .
  - ١٤ الخطيب البغدادي: تاريخ بغداد او مدينة السلام ، القاهرة ١٩٣١ .
- ٥١ ــ الدوري: ( الدكتور عبدالعزيز ) ـ تاريخ العراق الاقتصادي في القرن الرابع الهجري ، بغداد ١٩٤٨ ٠
- 17\_ الشيخلي ( الدكتورة صباح ) \_ الاصناف في العصر العباسي ، بغداد 1977 م .
  - ١٧ ـ الشيرري: نهاية الرتبة في طلب الحسبة ، الفاهرة ١٩٤٦ م ٠

- ۱۸ الصابي: الوزراء ، بيروت ١٩٠٤ م
- 19\_ الطبري: تاريخ الرسل والملوك ، القاهرة ١٩٦٦ .
- . ٢- العلي : ( الدكتور صالح ) التنظيمات الاجتماعية والاقتصادية في البصرة مغداد ١٩٥٣ .
  - ٢١ ـ الغزالي : أحياء علوم الدين ، القاهرة ١٢٩٦ هـ .
- ٢٢ القيسى: (الدكتور نوري) الحرف والاصناف ( بحث غير منشور ) .
  - ٢٣ ـ الكبيسى : ( الدكتور حمادان ) ـ اسواق بغداد ، ١٩٧٩ .
    - ٣٤ الماوردي: الاحكام السلطانية ، مصر ١٢٩٨ هـ ..
  - ٢٥ منز: الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري ، القاهرة ١٩٤٨ .
- ٢٦ المشهداني : ( الدكتور محمد ) ... الجزيرة الغراتية والموصل ، بغداد ... ١٩٧٧ .
  - ٢٧ــ المسعودي :مروج الذهب ، القاهرة ١٣٠٣ هـ .
    - ٢٨ المقدسي: احسن التقاسيم ، ليدن ١٩٠٦ .
      - ٢٩١ اليمقوبي: البلدان ، بريل ١٨٩٢ .
  - ٣٠ اليمقوبي : تاريخ اليمقوبي ، النجف ١٣٥٨ ه. .
- ٣١ المعاضيدي: ( الدكتور عبدالقادر ) ـ واسط في العصر الاموي ، بغداد ١٩٧٦ ..

# انص الشابع المجارة الرالم خلية والمخارج يك

ر - عبدالرحمن عبدالكريم العاني معيد كلية التربية - جامعة بغداد

د ـ حمدان عبدالمجسدالكبيسى تلية الاداب ـ جامعة بغيداد

# ولبمن ولأوك المجارة الرالم خليد

### عوامل ازدهار التجارة

مارس العراقيون التجارة منذ عهد سحيق ، كما انهم اتقنوا الطرق الاستثمار رؤوس الاموال وتنميتها ، وكانت لهم صلات تجارية نشيطة مع كثير من البلاد ومنها الحجاز ، ذلك ان عرب الانبار والحيرة مارسوا التجارة مع قريش قبيل ظهور الدعوة الاسلامية ، كما انهم اشتركوا في الاسواق الموسمية التي كانت تقام في مناطق معينة من شبه الجزيرة العربية اذ وفد العراقيدون الى سوق دومة الجندل للبيع والشراء في هذه السوق وبجانب ذلك كان للعراقيين نشاط تجاري باسواقهم الخاصة مثل سوق الحيرة في غربي الهرات ، وسوق بغداد في غربي دجلة ، وسوق الثلاثاء شرقي دجلة ،

وغيرهامن الاسواق القليلة الشأن ،ومن المؤكد ان هناك اسواقا اخرى كشيرة كانت قائمة اذ من البديهي ان كل بلدة لها سسوق خاص بها .

ومن مظاهر نشاط التعامل التجاري باسوق العراق ، ان الضرائب المنظمة كان تستوفى في الاسواق مما يباع هناك ، والظاهر ان الناس استثقلوهـــا فعبر عن وجهة نظرهم الشاعر جابر بن حتي التغلبي بقوله :

أفي كل أسواق العراق اتاوة وفي كل ما باع امرؤ مكس درهم

وتهيأت للعراق عدة عوامل ادت الى ازدهار النساط التجاري فيه ، فقد تمتع هذا القطر بموقع متوسط بين بجلاد الشام ولمصر وشبه الجزيرة العربية وبلاد الروم والاقاليم الشرقية من الدولة ، وحفل بانهار كشيرة استخدمت في نقل السلع التجارية ، واتبع المسؤولون في العراق سياسة حريسة التجارة ، فلم يضعوا قيودا امام نقل السلع بين مختلف ولايات الدولة ، ولم تحتكر الحكومة تجارة اية بضاعة ، او تمنع مبادلتها ، وعمل ولاة العراق خيلل عهد الراشدين والامويين ، على تنشيط الحركة التجارية ، فشيدو الاسبواق والمنشآت التجارية ، وشقوا الانهار ، واقاموا الجسور ، وعبدوا الطرق لانهم ادركوا ان تنشيط الحركة التجارية في العراق من شأنها زيادة ايسواهات بيت ادركوا ان تنشيط الحركة التجارية في العراق من شأنها زيادة ايسواهات بيت المال ، ورفده بموارد اضافية ، الامر الذي سيؤدي إلى ان يصبحوا موضع

وكان العطاء قد شمل عددا كبيرا من سكان العزاق، مما ساعد علم ويادة دخِلهم وارتفاع مستوى معيشتهم و كما استقبل العراق آلافاً الهن البعند العرب المسلمين الذين كانوا يمرون به خملال توجههم نصو الجبعة الشرقية

وهكذا استمر النشاط التجاري في اسواق العراق ، لابل زاد عما كان عليه سابقا بتوسع المدن العربية الاسلامية ، واتساع رقعة الدولة ، ودخول اقاليه متعددة تحت لوائها ، وتعدد دور الضرب ومهارة الذميين في التبادل النقدي ، وظهور نظام المصارف ، كما ان الارث التجاري ، والعادات المحلية ، قه تكاملت مع شريعة الدولة الجديدة وأعانتها على تنشيط الحركة التجارية في الاسهواق ،

وحصل تغير اساسي في نمط حياة العراقيين بعد قيام الدولة العربية الاسلامية ، فنشأت عندهم اسواق نشيطة وبخاصة في المدن التي مصحرت حديثا ، ذلك ان المسؤولين في الدولة وضعوا في تقديرهم اهمية الموقعا التجاري للمدن الجديدة التي يرومون انشاءها ، وتتجلى هذه الاهمية في سهولة وصول السلع التجارية الى المدينة الجديدة ، لاسيما عندما يكون موقعها على ملتقى الطرق التجارية ، لان ذلك يسهل الاتصال بينها وبين بقية المدن ، وينشط تجارتها ، وبذلك اعتبرت المراكز الاساسية للحياة العامة في المدن العربية الاسلامية الجديدة هي المسجد الجامع ، ودار الامارة ، والسوق ، وهو مركز الحياة الاقتصادية والتجارية ، ويظهر هذا التماثل واضحا في كافة المدن الجديدة ،

. وبلا ريب فان تحاشي اصحاب رؤوس الاموال من العرب المسلمين ، عن توظيف اموالهم في المصارف ، دفعهم الى توظيفها في التجارة • كما ان وقوع اقاليم كثيرة متنوعة المناخ تحت لواء الدولة العربية الاسلامية ، زاد في حجم التبادل التجاري بين الاقاليم • وتوفرت جملة عواممل ادت المسى ازدهما را التجارة منهما :

## ا ... دور السؤولين في ازدهـــاد التجارة ونمائها :

لم تكد دعائم الدولة تتوطد ، حتى عم الامن والاستقرار في ربوعها ، وخيم السلام والطمأنينة في اكثر اقاليمها • وكان تعيين ولاة اقوياء قديرين على

العراق ابان عهد الراشدين والامويين ، كفيلاً بتهيئة بعض عناصر الازدهار التجـــاري في ربوعــــه .

وتلمس الخلفاء والولاة ، ما للعراق من اهمية اقتصادية ، ذلك ان هدا الاقليم تمتع بموقع جغرافي فذ ، وارض طيبة تمتاز بالخصب ، وانهارطويلة غزيرة المياه ومنتظمة الجريان ، فضلا عن ملاءمة مناخه ، واستعداد سكانه للعمل والانتاج ، كما ان كثيرا من الجند المحررين استقروا بالعراق ، وكانوا مشغوفين بالعمل والمثابرة والانتاج ، فلا غرو والحالة هذه ان اصبح العراق موضع اهتمام المسؤولين في الدولة العربية ، لان موارده شكلت نسبة عالية ممن ميزانية الدولة ، وحث الخليفة عمر بن الخطاب ولاة العراق على ضرورة العناية بالطرق والجسور والحرث ، ولم تكن الضرائب المفروضة على النجار خلال الحكم الأموي باهضة فقد اعفى صغار التجار مسن الضرائب تشجيعا لهم وتخفيفا من اعبائها ، ووضع حد ادنى لقيمة التجارة التي فرضت عليها الضرائب سيب

وكان العباسيون منذ البداية قد صمموا على ان يكون العسراق مركز حكمهم • وكانوا مدفوعين بعوامل سياسية واستراتيجية واقتصادية واضحة • اذ تشير النصوص ان الخليفة المنصور قال ابان اختياره موقع بغداد «هلذا موضع معسكر صالح ، هذه دجلة ، ليس بيننا وبين الصين شيء ، تأثينا فيها كل ما في البحر ، وتأتينا الميرة من الجزيرة وارمينية وما حول ذلك • هلذا الفرات يجيء فيه كل شيء من الشام والرقة وما حول ذلك » •

وبلاريب ، فأن الخليفة قد تلمس الاهمية الاقتصادية والتجارية لموقع عاصمته الجديدة ، لاسيما بعد ان قيل له « وانت ياأمير المؤمنين على الصراة تجيئك الميرة في السفن من الشام والرقة ، ومن المغرب في طرائف مصير ، وتجيئك الميرة من الصين والهند والبصرة وواسط ، وديار بكسر والروم والموصل » فوجد هذا الكلام هوى في تهس الخليفة ، وادرك حينتذ الاهمية

الاقتصادية والتجارية لموقع بغداد خاصة ، والعراق عامة ، وسرعان ما زادت اهمية حاضرة الخلافة الجديدة من الناحيتين السياسية والاقتصادية ، لان عناية المسؤولين توجهت اليها ، فأصبحت مدينة عظيمة ، قل ان نجد لها نظيراً سعة وعمارة ، وكثرة غلال ونشاطا تجاريا ، حيث توفرت فيها فرص كشيرة لاهل التجارة وطلاب الجاه والثراء ، فتكاتفت مساعي رجال المال والاعسال مع الدولة على اقامة المنشات التجارية وتوسيعها ، حيث بلغت اجسرة اسواق بغداد فقط ( ١٢ ) مليون درهم سنويا ، وهكذا نلمس ان بغسداد صارت مركزا تجاريا مهما ، وملتقى كثير من الطرق التجارية ، الامسر الذي ساعد على تدفق السلع على اسواقها ، كما تدفقت اليها الاموال والميرة مسن الامصار ، مما ادى الى زيادة السيولة النقدية في العاصمة خاصة والعسراق عامة ، وعندئذ نشطت فيها حركة البيع والشراء ، مما ادى السي زيادة ارباح عامة ،

وهكذا جنى العراقيون من التجارة ثمارا طيبة بعد انتقال مركز الحكيم الى بلاد الرافدين ، ابان قيام الدولة العباسية ، حيث وظفوا ارثهم الحضاري وحذقهم التجاري في هذا المجال ، واستفادوا من الظروف المستجدة فأصبحوا بمضي الوقت الموردين الرئيسيين لسلع الشرق الاقصى في اغلب اقاليم الدولة،

وبلا شك ، فان شدة الزحام الذي تؤكسده النصوص ، والذي كانت تشهده اسواق العراق ، هو ظاهرة اخرى تؤكد بدورها نشاط البيع والشسراء في الاسواق ٠

ونستطيع ان ندرك المدى الواسع الذي بلغته اسواق العراق مسن كثرة السلع الواردة عليها والمعروضة فيها ، وكثرة عدد السفن المتجارية الناقلة لهذه البضائع ، ونظرا لهذه الكثرة تطلب الامر تنصيب شخص معين ليكون مسؤولا عن هذه السفن عويجبي الرسوم المفروضة على السلع المنقولة بواسطتها ، وكانت المؤسسات التجارية موضع رعاية السلطة فقد اوعز الخليفة المعتصم بالله بتفريق

عشرة ملايين درهم على تجار اسواق الكرخ كتعويض لهم عما أصابهم مــن اضرار من جراء الحريق الذي التهم دكاكينهم وما فيها • وفي سنة ٢٣١ه / ٥٤٥م قسم الخليفة في اهل بغداد اموالا كثيرة على عامة الناس ، كما فرق اموالا اخرى على قوم من التجار • فلا غرو ان احتفظت الاســواق بنشاطها التجاري حتى بلغت شأوا بعيدا من العظمة والازدهـــــار •

وآلى المسؤولون على انفسهم الا يرهقوا السكان بالضرائب ، فلم يضعوا على الاسواق التجارية في العراق معفاة مسن كثير من الضرائب ، فقد الغى الخليفة الواثق بالله جباية اعشار سلمن البحر مما ساعد على تنشيط الحركة التجارية ، واسقط الخليفة المعتضد بالله ضريبة المكس ، واتخذ الخليفة المقتدر بالله اجراءات مسن شأنها تقديسم التسهيلات لصغار الباعة من التجار ، وبذلك انتعشت الاسسواق التجاريسة ونشسسطت ،

ر وتذكر الكتبان الخلفاء وامراء المدنقد شددوا الرقابة على الاسواق وتابعوا ارتفاع الاسعار فيها • وكان الخليفة يختار لهذه المهمة رجالا اتصفوا بالورع والتقوى ، ليراقبوا الاسواق ويمنعوا الغش والتدليس والتطفيف • ولشدة اهتمام الخلفاء بالاسمواق كان بعضهم يتفقد احموالها ، ومما يجرى فيهما بنفسه كما كانت السلطة تضع على الاسواق حراسا في الليل منعا للسرقات •

وشعر المسؤولون ان الازدهار التجاري ، في العسراق خاصة وبقية اقاليم الدولة عامة ، يتطلب الاهتمام بالطرق التي تربط المدن العراقية وتأمينها وتهيئة وسائل النقل اللازمسة .

#### ب ـ ارتفاع مستوى الميشة وزيادة القدرة الشرائية

عند اتمام تحرير العراق ، قامت فيه مؤسسات حكومية تولى ادارتها موظفون ، كانوا يتقاضون رواتب معينة من الدولة ، وكان الامــير على رأس

هؤلاء الموظفين ، والى جانبه القاضي وصاحب الشرطة ، وكتاب الدواويسن ، والمحتسب ومن يتبعه وبقية الموظفين ، وان رواتب هؤلاء كانت تتحدد تبعسا لنوع الوظيفة وطبيعة العمل ، ومن المؤكد ان الزيادة التي تحسدت في رواتب موظفي الدولة بين اونة واخرى ، كانت لها انعكاساتها المؤثرة علسسى النشاط التجاري في الاسواق ، اذ هيأت لدى فئة واسعة من ابناء المجتمع قدرة شرائية عالية امتصت اكثر ما كان يعرض في الاسسواق مسن سلع وحاجيات ، ذلك ان حاجاتها المعاشية ، وزيادة دخلها ومتطلباتها الاجتماعية ، خلقت قسوة دافعة للنشاط الاقتصادي في الاسواق ، وفي نفس الوقت حملت التجار علسى ان يضربوا في الامصار لارضاء تلك الاحتياجات المتنوعة المتزايدة ،

وتشرين الف درهم سنويا ، بالاضافة الى مخصصات اضافية اخرى ، في حين وعشرين الف درهم سنويا ، بالاضافة الى مخصصات اضافية اخرى ، في حين كانت مخصصات الحجاج بن يوسف الثقفي نصف مليون درهم حين كان واليا على واسط ، وان راتب يزيد بن عمر بن هبيرة الفزاري كان سستمائة الف درهم سنويا ، اما موظفو الدواوين في العهد الاموي ، فكانت رواتبهم تتراوح ما بين ثلاثمائة درهم شهريا وثلاثين درهما في الشهر ، في حين كان رزق قاضي البصرة ابان بن معاوية مئة درهم شهريا ، بينما كان راتب قاضي الكوفة في زمن الوالي يوسف بن عمر الثقفي مئة وخمسين درهما ، وقيل مئتسي درهم في الشهر ويقال ان زياد بن ابيه رفع رواتب الموظفسين ، كما حصلت زيادة اخرى في رواتبهم في اواخر العهد الاموي ،

ويؤكد (بارتولد) حصول زيادة في رواتب الموظفين في العهد العباسي ، بحيث اصبح راتب القاضي اربعة الاف درهم شهريا • ويشير الثعالبي الىأن وزير الخليفة المأمون وسع على الكتاب في الجرايات • وكان الخليفة المعتضد بالله قد زاد رزق الوالي حامد بن العباس من الفين وخمسمائة في كل شهر الى ثلاثة الاف دينار • وفي اواخر القرن الثالث ، وبداية الرابع الهجريين ، بلغ

راتب الوزير خمسة الاف دينار في كل شهر ، اضافة لما تدره عليه الضياع التي كانت تمنحله ابــان تلقده منصـــبه .

ونستطيع ان ندرك الزيادة في رواتب الموظفين اذا ما علمنا ان كاتبا اشتغل في احدى الدواوين الحكومية بمرتب شهري قدره عشرة دنانير ثم زاده المسؤول عن الديوان الى ثلاثين دينارا ، ولم تمض الا فترة قصيرة حتى بلغ راتب خمسمائة دينار في الشهر • وهناك مثال آخر ان حاجبا كان يتقاضي مائة وعشرين دينارا في الشهر ، وبعد برهة وجيزة ضوعف هذا الراتب •

وفي الجملة ، فان رواتب الوزراء والعمال وموظفي الدولة قـــد زادت كثيرا منذ بداية القرن الرابع الهجري ( العاشــر الميلادي ) عما كانت عليه قبل هذا التاريخ ، وظلت مستمرة في الصعود ، وان لم تكن على وتيرة واحدة، وان هذه الزيادة ســاهمت مساهمة كبيرة في تنشـــيط الحركة التجاريـــة في الاســـواق .

ومن جانب آخر نلمس ان زيادة حصلت في رواتب الجند ، فعلى الرغم من ان عطاء المقاتلين حدده كثير من الامور منها كثرة او قلة موارد الدولة ، ومكانة المقاتل القيادية ، والفترة الزمنية التي مارس الجندية فيها ، ففي هذا الصدد ذكر الطبري ان الخليفة عبر بن الخطاب وضع للجند الذيب كانوا يقاتلون في العراق ويتولون تحريره قبل القادسية ثلاثة الاف درهم في السنة ، كحد اعلى ، في حين كان الحد الادنى لاعطيات جند العراق تتراوح ما بين الفين الى الف وتسعمائة ، او اقل قليلا ، وفي زمن الحجاج كان راتب الجندي في مدينة واسط مئة درهم في الشهر ، وعند ما تقلد الوليد الثانيين الخلافة زاد عطاء الجند جميعهم عشر دنائين ومن ضمنهم جند العسراق ،

ومن المؤكد انه طرأ تغير ملحوظ على مقدار رواتب الجند ابان قيسام الدولة العباسية ١٣٧ه / ٧٤٩ كما طرأ تغيير آخر على نظام دفسع الرواتب

لهؤلاء الجند ، ففي اعقاب وفاة الخليفة ومجىء خليفة جديد كانت تـــوزع الاموال على الجند ، وان الخليفة الجديد كان يســـتهل حكمه بأن يــوزع الاموال والارزاق الاضافية على الجند ، واحيانا كان بعض الخلفاء يستميلون الجند الى جانبهم عن طريق الزيادة في عطائهـــم .

وفي اواخر القرن الثالث الهجري (التاسع الميلادي) ظهر تقليد مفاده انه كلما جاء خليفة جديد وزع على جنده اموالا سميت مال البيعة ٥٠ وكلما اخفقت حركة مناوئة اطلق الخليفة لجنده اموالا جديدة واحيانا كان الجند يطالبون بمنح جديدة لقاء ما حققوه من نصر وظفر على بعض الخارجين على السلطة ٥ وبلا ريب فان هذه الزيادات المتتالية التي حصلت في رواتب وأرزاق الجند ، لابد ان تكون قد حركت النشاط التجاري في اسرواق العراق ٠

وكان بعض المسؤولين يرى ان مقتضى الحال يستوجب اعطاء منتج مالية ، كلما جاء خليفة جديد ، او اخمدت نار فتنة مناوئة ، فأصبحت منتج واعطيات هؤلاء المسؤولين عوامل من شأنها زيادة النشاط التجاري في الاستواق .

وشملت منح الخلفاء الاقرباء وعامة الناس وكانت هذه النفقات يعم نفعها لاسيما حين تبلغ ملايين الدراهم • وامتد عطاء المسؤولين ليشمل الفنانيين المبدعين ، اذ منح ابراهيم الموصلي مائتي الف درهم لبراعته في اللحن والغناء • ولنفس الغرض كوفىء ابراهيم بن المهدي بمائتي الف دينار واكرم المغنيي ولنفس الغرض كوفىء ابراهيم بن المهدي بمائتي الف دينار واكرم المغنيي ( ابن عائشة ) الذي وفد الى بغداد ابان خلافة المقتدر بالله •

وخص الخلفاء والادباء بعطائهم ، اذ منح علي بن حمزة الكسائي خمسين الف دينار ، كما منح الاصمعي مائة الف درهم ، واعطي الفراء عشرة الاف درهم ، كمامنح اديب آخر خمسين الف درهم ، ومنح ابو بكر الصوليي

عشرة الاف درهم ، واكرم ابن دريد اللغوي اذ اجــرى لـــه مرتب شهري مجزم ، وامتدت منــح المسؤولين لتشــمل الشعراء الذين نظموا الشـــعر فأجادوا ، وقدم بعض المسؤولين مساعدات مالية لاهل السوق عندمــا كانت تلم بهم حوادث طارئة تلحق بهم اضرارا ماديــة كبيرة ،

ويبدو من كثرة الهدايا والمنح وشدة الاهتمام بها ، ان الدولة كانت تضرب نقودا خاصت لهسدا الغرض .

وهكذا نجد ان المنح والهبات والعطايا والمساعدات المالية ، بأشكالها المتنوعة ، كانت تقدم الى فئات متعددة من الشعب ، وان حصولهم عليها كان يؤدي بدوره الى زيادة السيولة النقدية في الاسواق التجارية ، كما يؤدي الى ازدهار النشاط التجاري فيها .

وفي الربع الاول من القرن الرابع الهجري (العاشــر الميلادي)، اصبح باستطاعة بعض المسؤولين وكتاب الدواوين ان يمنحـــوا مؤيديهــــم وذوي الفضل اليهم جرايات مستمرة، ومنح احد الوزراء كاتبه ستين الف دينار .

وشملت منح الوزراء الشعراء ، حيث كان احد الوزراء يطلق لهم عشرين الف درهم سنويا رسما لهم ، واجرى الرزق على خمسة الاف من اهل العلم والدين والبيوت والفقراء اكثرهم مئة دينار في الشهر ، واقلهم خمسة دراهم وما بين ذلك ، وخصص لطلاب الحديث عشرين الف درهم ، وانفق ناصر الدولة الحمداني ببغداد سنة ١٣٠٠ه / ١٤١م مليوني دينار ٠

وقد يكون وراء هذا السخاء دوافع سياسية ومصالح شخصية ، الا اننا لو نظرنا اليه من زاوية ارتفاع مستوى المعيشة وزيادة القدرة الشرائية ، فهو بلا شك ساهم في هذا المجال مساهمة كبيرة .

### النشباط التجارى بين مدن العراق

امتهن كثير من العراقيين التجارة وعرفوا انواعها • وحذقوا في ممارستها ومستلزماتها • وكانت حرفة التجارة تدر على محترفيها ارباحا كبيرة ، ممسا جعلها تجذب عددا كبيرا من ابناء الريف الذين وجسدوا ان امتهان التجارة يشكل لهم ربحا اكثر من ممارستهم حرفة الزراعة • ولم تكن قلة رأس المال عائقا امام بعضهم ، اذ وجد هؤلاء من يبيعهم سلعا تجارية بدفع مؤجل ولنو بسعر اعلى قليلا من سعر السوق • ومع ذلك فقد حصل هذا النوع مسن التجار على ارباح جيدة لقوة النشاط التجاري في الاسواق •

وقد اشتهرت كثير من مدن العرب بتجارة المواد الغذائية خاصة الحبوب والتمر والفاكهة • كما كانت تجارة الجوال والاغنام من ابرز انواع التجارة بالعراق • فخلال القرن الاول الهجري كانت حينة البصرة محور تجارة العراق الداخلية • ويأتي التمر في مقدمة السلم التي كانت البصرة تصدرها السمى اسواق كثيرة من مدن العراق وقراه • وكان سوق التمارين من اولى الاسواق التي بنيت في البصرة • وكان لتجار البصرة وكلاء في مدن العراق الرئيسية ، يبيعون لهم تجارتهم • كما ان بعض تجارها استوردوا كميات من القمت لتغطية النقص الذي كانت تشكو منه الاسواق من هذه المادة • كما استوردت البصرة بعض المواد الغذائية كالفواكه والمخضرات من المناطق المجاورة •

وعن طريق مرسى البصرة والابلة ترد المراكب من الهند والصين المحملة بانواع التجارات ، فتجمعت فيها البضائع المستوردة من المناطب القريبة والبعيدة ، فقصدها كثير من تجار مدن العراق لجلب انواع السلع ليتجروا بها في بلدانهم • ونستطيع ان ندرك كثرة السلع الواردة عن طريب البصرة مسن كثرة ازدحام السفن في مرساها ، حيث كانت ترى مشتبكة بين صاعب ومنحدر •

ومما جعل البصرة تلعب دورا نشيطا في تجارة العراق الداخلية ، انها كانت تتصل بجميع مدن العراق الرئيسية بالطرق البرية والمائية • فأصبحت تشكل السوق الذي تجلب اليه غلال هذه المناطق والمدن ، كما شكلت محطة لنزول القوافل العربية المتجهة في طريقها الى البادية حيث يتزودون بما يحتاجون اليه من سلع مختلفة • وبعد ان اتخذ العباسيون مركزهم في العراق اصبحت البصرة ثغرا تجاريا هاما تتجر مع الشرق ونشطت قوافل العراق المتجهة الى اواسط آسيا وشمال الهند بمحاذاة الخليج العربي •

وتميزت مدينة الكوفة بتجارة الزيوت المستخرجة من السمسم او بذور الكتان والقطن • وكان للزياتين سوق كبيرة قرب قصر امارة الكوفة • كسا أنها كانت تزود استواق بغداد بكميان كبيرة من الطعام ، ففي سنة • ١٠٠٥م صدرت الكوفة الى اسواق العاصمة نحو خمسمائة كر من الحبوب • ( والكر مكيال بابلي الاصل ، وكان يساوي في العراق سين قصيزا ـ ينظر هنتس في المكاييل والاوزان ، ص ٢٩) •

وكان التمر عنصرا اساسيا في تجارة الكوفة ، وكان للتمارين سوق خاص في هذه المدينة ، وصدرت الكوفة الى سائر مدن العراق الوشي والخز والفاكهة والادهان ، واشتهرت الكوفة بتجارة عمائم الخز واجود انسواع البنفسج ، وعرفت الكوفة بتجارة الورق ، ولكن مدناً عراقية اخرى اخذت تزاحمها في هذه التجسارة ،

واشتهرت مدينة واسط بصناعة البسط الكبيرة والستائر ، التي كانت تصدرها الى مدن العراق الاخرى • وعرفت واسط بصناعة الاقمشة الثمينة التي كانت تصدرها الى اسواق العراق • كما انها كانت تنتج كثيرا من الغلال الزراعية وبخاصة الشعير والرز والسمسم والتسر فتصدرها الى مناطق اخرى • وابان توسع مدينة واسط دمجت احياؤها السكنية مع مدينة كسكر المشهورة

باتناج القمح ، والذي كان يزود كثيرا من اسواق مدن العراق ، ويسكننا ان ندرك مدى النشاط التجاري في مدينة واسط انه كانت تقام بها احتفالات عظيمة عند ظهور بشائر المحاصيل ، وخلال العصر العباسي اصبحت اسواق العاصمة تعتمد كثيرا على ماتنتجه واسط من غلال، وان توقف تزويد العاصمة من محاصيل وانتاج واسط كان يثير حفيظة الخليفة، لان ذلككان يؤثر على كمية البضائع في اسواق بغداد ، وحينئذ تجنح اسعارها نحو الصعود ،

واشتهرت الحيرة بتجارة الخمور والفواكه والرياحين • ومن ميسان راجت تجارة الانماط والوسائد • ونشطت التجارة في مدينة كربلاء فقصدها التجار من مدن عراقية كثيرة •

واشتهرت مدينة الموصل بتصدير الاخشاب الى كثير من مدن العراق م وابان العصر العباسي اصبحت عاصمة الخلافة ، ومدن عراقية اخرى ، تعتمد اعتمادا كبيرا على ماكان يردها من بضائع من ولاية الموصل ، وبخاصة المواد الغذائية ، يحيث ان منع تصديرها من الموصل الى العاصمة ، لاي سبب كان ، كان يؤدي الى شحة هذه المواد في الاسواق ، وخلق ازمة اقتصادية ، وهذا يؤول بدوره الى ارتفاع الاسعار وهياج السكان .

وتشير النصوص الى استمرار انحدار سفن وزوارق تجارية محملة بالفمح والدقيق والشعير وغيرها من البضائع • وكثيرا ما كان المسؤولون ببغداد يستنجدون بأمير الموصل عندما تشيح المواد الغذائية باسواق العاصمة ، وعلى سبيل المثال لا الحصر ، ان امير الموصل كان قد ارسل في سنة ٣٢٤هـ/٩٣٥ م مائة كردقيقا ليفرق في سامراء وبغداد ، وتكررت ارساليات امير الموصل مرات اخرى ، ففي سنة ٣٣٧هـ / ٣٣٨م انفذ ناصر الدولة من الموصل الى بغداد زوارق فيها دقيق وشعير • كما ارسل زوارق محملة بالدقيق من الموصل الى بغداد سنة ٣٣٩هـ/٩٤٠ م • وفي سنة ٣٤٠/٣٤٠ م ارسل الامير الحمداني بغداد سنة ٣٢٩هـ/٩٤٠ م الخليفة الذي شميع بقلة كميات كبيرة من الدقيق الى بغداد بناء على طلب الخليفة الذي شميع بقلة

المواد الغذائية بالعاصمة • وفي سنة ٢٣٣هـ/٩٤٣ م انحدرت من الموصل مائسة وخمسون زورقا فيها دقيق وحنطة وشعير وشحم وعسل وثياب •

وتؤكد مصادرنا على ان اسواق بغداد فقط كان يردها من الموصل عشرون الف رطل من العسل • هذا واشتهرت ولاية الموصل بتجارة الستور ، والفحم ، والشحوم ، والمن ، وحب الرمان ، والقير والحديد ، والسكاكين ، والسلاسل ، وثياب الصوف ، وصدرت سنجار وما جاورها ، اللوز والبندق والسماق والفواكه المقددة والموازين والرصاص • وعرفت مدينة الرقة بتجارة الصابون والزيت ، كما صدرت مدينة حران عسل النحل والقطن والموازيس • في حين كانت اهم تجارات الجزيرة الفراتية الجوز واللوز والسمن والخيسل الجياد والاعناب والفواكه الرطبة والمقددة والزبيب •

وبنفس الطرق البرية والمائية التي ترد عبرها السلع التجارية الى حاضرة الخلافة العباسية ، خرجت منها قوافل محملة بالبضائع المختلفة الى مدن عراقية اخرى ، وان قسما من تلك البضائع قد صدرت الى اقاليم اخرى من الدولية وربما اجتازت حدود الدولة العباسية الى دول اخرى .

وجل التجارات التي كانت تخرج من بغداد اشتملت على المنسوجات الصناعية التي راجت في العاصمة • ذلك ان بغداد اصبحت مشهورة بصناعاتها منذ بداية القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) ، كصناعة المنسوجات الحريرية الفاخرة التي تصنع منها الثياب الحريرية بالوان مختلقة والاقمشة القطنية ، والعمائم الرقيقة والمناديل بانواعها ، والثياب العتابية المشهورة التي كانت تحاك من خيوط القطن والحرير • وكانت هذه البضاعة تصدر من بغداد الى انحاء مختلفة من العالم الاسلامي • وتصنع في بغداد ايضا الازر التي كانت تغير اسواق كثير من المدن العراقية • كان لصناعة الصابون محلة خاصة ببغداد في جانب الكرخ ومنها تصدر هذه المادة •

وفي عهد الخليفة هرون الرشديد انشيء مصنع للورق في بغداد ، واشتهرت محلة (دار القز) بصنع الورق الذي اكتسب شهرة في كافة ارجاء المشدرة .

وكان القاشاني العراقي مشهوراً لدرجة ان كمية منه ارسلت من بغداد الى القيروان لتزيين مسجدها • كما ان الزجاج العراقيي كان معروفا خارج العراق • وقد شاهد الرحالون العرب في الكعبة قناديل من الزجاج العراقيين تزينها نقوش جميلة • وقد برعت بغداد في صنع الاواني والاقداح الزجاجية •

ولم تقتصر صادرات بغداد على منتجاتها فحسب ، بل انها صارت تصدر في بعض الاحيان منتوجات مدن اخرى ، فمنتوجات مدينة كسكر كانت تصدر عبر اسواق بغداد ، في حين كان التجار العرب يجلبون المنسوجات والجواهين والمرايا والطيوب الى بغداد ، وبعد ذلك يتولى تجار بغداد تصدير ما فاض من هذه السلم الى خارج حدود الدولة ، وبذلك اصبحت بغداد مركزا تجاريا عالميا ، تتحسدد فيه اسسعار السلم ،

ومهما يكن من امر فان بغداد صدرت الاقمشـــة القطنية والمنسوجات الحريرية خاصة المناديل والازر والعمائم،والخزف والادوات الزجاجية والدهون والمعاجين والادوية ، والخنطة والشعير والاقمشة الصوفية والكتانيـة والزيت والعطور ومـاء الزعفران ، وماء السوس ، وشراب العنب وزيت البنفسج .

وكان تجار بغداد يخرجون تجاراتهم من العاصمة الى واسط والبصرة لغرض عرضها في اسواق تلك المدن ، ونتيجة للتطور الاقتصادي الذي شهدته اسواق بغداد تأسست عدة شركات وطنية تعمل في تجارة المحصولات العراقية وهذه الشركات كانت تأخذ على عاتقها تصدير المواد الفائضة عن حاجة اسواق العاصمة ، وربما تولت هذه الشركات تصدير مقادير كبيرة من التمور العراقية الى دول اخرى ،

والظاهر ان هناك سلعا تجارية كثيرة كانت تصدر من اسواق بغداد الى خراسان ، اذ تشير النصوص ان قافلة واحدة خرجت من مدينة السلام الى خراسان وكانت فيها سلع تجارية تجاوزت قيمتها سستة الآف دينار • ويمكننا ان ندرك قيمة البضائع المصدرة من بغداد ، ان تاجرا بغداديا صدر المتعة لزمه لكري احماله نحو الفي دينار ، كما ان تاجرا بغداديا آخر ربح يصفقة تجارية واحدة عشرة الاف دينار ،

وصدر تجار بغداد سلعا كثيرة الى شمال افريقية ، كما وصلت تجاراتهم الى بحر قزوين ، وفي مصر كان يقيم تجار عراقيون عمل بعضهم وكلاء لتجار بغداد ، وكانت توجد في مدينة سمرفند جالية تجارية عراقية كما وجدت جاليات اخرى في كثير من الدول التي يحكمها غير المسلمين ، كبلاد الخرز والهند والصين والقسطنطينية وكان في بلاد البلغار بعض الصناع العراقيين ، وبلا ريب فأن هذه الجاليات كانت تمد يد المساعدة للتجار العراقيين الذين يفدون الى تلك المناطق ، مما يسهل امر اتمام معاملاتهم التجارية في تلك البلاد النائيسة ،

وقام تجار العراق بنشاط تجاري كبير في البحر • فقاموا برحلات بحرية تبدأ من بغداد الى البصرة ، ومنها تبحر السفن في الخليج العربي قاصدة الشرق الاقصى حتى تصل موانى الهند وخلال هذه الفترة كانت اكثر سواحل المحيط الهندي الاسيوية تحت سيطرة العباسيين ، مما فتح المجال امام العراقيين بأن يتوسعوا في تجارتهم مع الشرق وكان تجار العراق قد ظفروا من حكام الصين بحق رفع مرافعاتهم الى قاض منهم •

ونقلت البضائع العراقية الى بلاد الانضول والبحر الاسود ووصلت الى القسطنطينية • وخلال القرن الرابع الهجري ( العاشر الميلادي ) بلغت التجارة العراقية عز ازدهارها مع شرق اوربا ، ونفذت الى روسيا حتى وصلت النقود العباسية الى شواطيء بحر البلطيسة •

### طرق المواصلات

تخللت بلاد الرافدين شبكة من الطرق التجارية ، البرية منها والمائية ، وقد ربطت هذه الطرق مدن العراق بعضها ببعض ، كما ربطتها ببقية انحاء الدولة العربية الاسلامية ، وكان التجار يسلكونها في اثناء نقلهم السلع التجارية ،

وشعر المسؤولون ان الازدهار التجاري يتطلب تركيز الاهتمام بالطــرق العامة وادامتها وتأمينها وتهيئة وسائل النقل اللازمة فيها ، لذا جعلتها الدولــة تحت اشراف صاحب ديوان البريد ، الذي يفترض فيه معرفتها بصورة جيدة .

## ا - الطسرق البريسة

نظرا لاستواء سطح العراق ، بشكل عام ، اصبحت المواصلات البرية فيه كثيرة ومتشعبة • ولعل من اهمها الطريق الممتد بين الكوفة والبصرة الـذي سئلكه التجار ايام بني أمية ، لاسيما في ولاية خالد بن عبدالله القسرى ، وطوله خمس وثمانون فرسخا ويمكن قطعه في يوم وليلة • ويمتد هذا الطريق مسن البصرة الى ثغر الابلة •

وفي الربع الاخير من القرن الاول الهجري اصبحت مدينة واسط مركزا تجاريا عظيما بعد ان مصرها الوالي الحجاج بن يوسف الثقفي وحينئذ اصبحت مركز الاقليم ، وكانت تربطها بالكوفة والبصرة والاحواز طرق تجارية نشيطة ، وبعد ان تأسست بغداد واصبحت حاضرة الخلافة التقت عندها خمسة طرق رئيسة تؤدي الى مختلف انحاء البلاد والاول يتجه شمالا السي الموصل والجزيرة الفراتية و والثاني يتجه جنوبا الى واسط والبصرة و والثالت جنوبي غربي يتجه نحو الكوفة ومنها الى شبه الجزيرة العربية و والرابع غربي يتجه الى الرقة ومنها الى بلاد الشام ومصر و والخامس شرقي يتجه نحسو حلوان ، ومنها الى بلاد فارس واواسسط آسسيا و

واهتمت الدولة بادامة هذه الطرق وصيانتها وحمايتها وكانت الجمال اهم وسائل النقل في مثل هذه الطرق ، وكان التجار يستفيدون من الكتب الى تهتم بوصف الطرق ويستعينون بالادلاء في سفرهم .

#### ب ـ الطـرق المائيـة

يبدو ان الطرق المائية كانت نشيطة ، وان السفن النهرية لم يقتصر عملها على نقل البضائع التجارية فحسب ، بل ان السكان فضلوا السفر في وسائل النقل المائية احيانا ،حتى ان الخليفة هرون الرشيد كان قد امتطى سفينة نهرية قدم بها من الرقة الى بغداد .

ومن حسن طالع العراق ان وجد فيه نهرا دجلة والفرات ، وهما معران يصلان العاصمة ، ويربطان الاجزاء العليا من العراق بالخليج العربي عبر الاقسام الجنوبية ، وبذلك طفقت السفن التجارية تسير في الرافدين ونهر عيسى وهي محملة بالسلع المختلفة ومتجهة نحو مدن العراق الرئيسة .

وبلاريب فان التجار العراقيين فضلوا سلوك الطرق المائية عبر الانهار ، وبخاصة في المسافات الطويلة التي تؤدي السى تعب التجار ، وعسدم احتمال دوابهم • كما ان النقل المائي قد يكون اسرع في بعض الاحيان ، واقل نفقات واكشر امنا من الطرق البرية التي قد تتعرض لمخاطر الطريق •

وامتازت انهار العراق بانها تتصل بعضها ببعض عن طريق قنوات ، كما انها تؤدي جميعا الى الخليج العربي ، فضلا عن وقوع معظم مدن العدراق الرئيسة على ضفاف الانهار ، وانشأ المسؤولون كثيرا من المحلات اللازمة لرسو السفن عند المدن ، اذ شيد الحجاج مرسى للسفن عند مدينة واسط ، كما استعمل السفن المقيرة المسمرة واستبعد المخروزة ، كما شيد مسؤولون اخرون الجسور اللازمة على الانهار لمرور القوافل ،

وأصبح بالامكان ورود السلع التجارية الى بغداد عن طريق نهرى. دجلة

والفرات ونهر عيسى • واصبح باستطاعة قادة السفن تحويل سفنهم بقرب بغداد من دجلة الى الفرات وبالعكس وكانت لها عدة فرض وأرصفة على شاطىء دجلة لكي يتسع لمئات السفن الراسية فيه •

ونستطيع ان ندرك جانبا من نشاط النقل التجاري عبر الطرق المائية من كثرة السفن التجارية المنحدرة ما بين مدينة السلم والبصرة ، والصاعدة الى الموصل • وقد تطلب الأمر قيام مرفأ خاص ترسو فيه السفن المحملة بالبضائع الواردة من الموصل او البصرة ، وان نشاط هذا المرفأ تطلب قيام سوق بجواره هي الاخرى نشطة ، ونشاطها هذا يدعونا لان تؤكد من خلاله ضخامة وعظم النقل المائي •

وتتكرر الاشارات الى طريق دجلة اكثر من طريقي الفرات ونهر عيسى اذ قدر عدد السفن والزوارق والمراكب النهرية المتواجدة في نهر دجلة قرب بغداد بما يقرب من ثلاثين الفا بلغ كسب ملاحيها في كل يوم تسعين ألف درهم ، ولعل ذلك راجع الى ان نهر دجلة صالحا للملاحة حتى اقسامه العليا ، وكان السير فيه من بغداد الى الخليج العربي أسهل من بقية اجزائه لان النهر يتسع في هذا الجزء وتقل فيه الموانع ، كما تقل سرعة تياره ، وكان نهر دجلة يستخدم للنقل التجاري شمالا "في اتجاه معاكس لتيار الماء حتى مدينة الموصل ، وعلى الرغم من ان تياره كان قويا شمال مدينة تكريت ، فان القوارب والسفن التجارية الصغيرة كانت تسير فيه بمعدل فرسخين في اليسسوم ،

اما في نهر الفرات فكان السير باتجاه المجرى انشط ، وان كان يمكن للقوارب ان تصعد فيه شمالا حتى الرقة ، وكانت السفن والزوارق الماخرة في نهر الفرات تسير فيه حتى بداية نهر عيسى ، اذ ان قسما من هذه القوارب يدخل في نهر عيسى حتى يصل بغداد، اما الاجزاء الدنيا من الفرات فكانت الملاحة

وكانت السفن التجارية تبحر في نهر عيسى اذ كانت مياه هــذا النهــر غزيرة بحيث سهل على السفن التجارية السير فيها ، وكانت سعة بعض السفن تتراوح مابين ستة عشر ذراعا الى عشرين ذراعا ، وتؤكد النصــوص انــه كانت تصل بغداد في نهر عيسى محصولات الغرب والمؤن المجلوبة من اراضي الفرات الاعلى التي تأتي بها القوافل من مصر وبلاد الشام ، فتسير في نهــر الفرات ومنه الى نهر عيسى ، تم تفرغ حمولتها على ارصفة عند الفرضـــة السفلى في الكرخ ، وتوجد محطات على الطرق النهرية الهامة يحرسها حراس من ذوي النجدة والبأس ، تعينهم الدولة لغرض تأمين سلامة السفن التجارية الماخرة في تلك الانهار ،

# اساليب التعامل في الاسواق

حرص العرب المسلمون على انشاء الاسواق في الامصار التي شيدوها . كما انهم انشأوا اسوافا جديدة في المدن القديمة ، فازدهر العمران ، واتسعت المدن ، واصبحت الاسواق، بجانب اغراضها الاقتصادية والاجتماعية والسياسية، مكاناً لمفاخسرات الشعراء ، ومجالسس الخطباء ، ومسرحا للفعاليات الادبيسة واللغوية ، كما كان الحال في مربد البصرة وكناسة الكوفة وغيرها .

وبعد اتمام تحرير العراق ، حرص المسؤولون على انشاء مدن واسواق جديدة فيه ، ولعبت هذه الاسواق دورا فاعلا في حياة المدن العراقية ، لاسيما الجانب الاقتصادي منها ، حيث ان السوق مركز البيع والشراء ، وبه تعقد الصفقات التجارية وتتقرر حالة البلاد الاقتصادية ، وعند تخطيط اية مدينة كان يحدد اولا دار الامارة ، والمسجد الجامع ، ثم السوق .

وقد اشتهرت البصرة بسوق المربد الذي امتد نحو الطرف الغربي مسن

المدينة • وفي اول أمره كان سوقاً للجمال والتمور والاسلحة ، ثم توسع في العهد الاموي فصار مركزا ادبيا يلتقي فيه الشعراء بجانب نساطــة التجاري ، وظلت اهميته تزداد بازدياد اهمية مدينة البصرة ، وازدهار نشاطها التجاري •

وعند الشروع في تخطيط مدينة الكوفة خصص موضع للاسهاق التي امتدت من فصر الامارة الى دار الوليد بن عقبة وكانت سقوفها في بادى الامارة مكشوفة وظلت كذلك حتى زمن والي العراق خالد بن عبدالله القسرى ، حيث عقدت بالأحجار وقد أثنى المقدسي على اسواق الكوفة ، لقوة نشاطها ، ولانها ملتقى القوافل القادمة من شبه الجزيرة العربية و

وكان الوالي الحجاج بن يوسف الثقفي قد خط السوق في مدينة واسط على مقربة من المسجد الجامع ودار الامارة وكانت اسواق واسط واسعة امتدت من دار الامارة التي تقع في وسط المدينة حتى شاطىء دجلة • وبمرور الزمن تكونت أسواق فرعية داخل السوق الكبير ، كما ظهر تخصص في اسواق مدينة واسط ، حيث كان سوق للبزازين ، وآخر لاصحاب الطعام ، والصيارفة والعطارين ، والجزارين ، وغيرها من الاسواق •

وتشير النصوص الى وجود اسواق واسعة ونشيطة في مدينة الموسل وان هذه الاسواق كانت تمون كثيراً من مدن عراقية بالحبوب عندما تشسيح فيها وقد اثنى المقدسي على اسواق الموصل التي كان اكثرها مسقوفا ٠

وان اسواق الموصل ، شأنها شأن بقية اسواق المدن العراقية الاخرى برزت فيها ظاهرة التخصص ، حيث وجد سوق الطعام ، وسوق الاساكفة ، وسوق الغنم ، هذا بالاضافة الى وجود اسواق تعقد في يوم معين من ايام الاسبوع ، ففي الساحة الفسيحة كان يعقد سوق في يوم الاربعاء من كل اسبوع يسمى ( سوق الاربعاء ) وكان الناس يأتون اليه لغرض البيع والشسسراء ،

اما الاسواق في مدينة بغداد فقد اولتها الدولة اهمية كبيرة عند تخطيط المدينة المدورة ، ذلك ان المنشآت التجارية اعتبرت من المؤسسات الاساسية التي تولت الدولة الانفاق على انشائها • ولم تذكر المصادر ان الدولة اخذت او تقاضت مبلغا من المال من التجار والباعة لقاء اشغالهم لاسواق المدينة المسلموة •

وانشئت في المدينة المدورة اربعة اسواق رئيسة ، حيث حدد لها مؤسس بغداد مكانا متميزا في الطاقات الممتدة في الطرق الاربعة الواقعة بين الرحبتين بين السورين الثاني والثالث ولهذه الطاقات نوافذ تسمح بدخول نور الشمس، وفي نفس الوقت تحمي السلع المعروضة من تساقط المطر

وقد اشتركت التأثيرات الحضارية والمناخية في ابتكار اسلوب فني تمتاز به المنشآت التجارية في المدينة المدورة ذلك ان الطاقات التي تشملها اسواق بغداد كانت مقبة بالآجر المفخور والجص ، وان الزخارف التي كانت تزين جدران وسقوف هذه المنشآت كانت معمولة من الآجر ، وان اللقة والكثرة التي تمتاز بها هذه الزخارف حملت بعض الباحث ين على الاعتقاد بأنها مصنوعة من الجص ومصبوبة في قوالب خاصة ، غير ان الابحاث الدقيقة لم تترك مجالا للشك في ان هذه الزخارف كلها من الآجر ، وان تلاصق قطع الآجر كونت اشكالا هندسية بديعة ، ذلك ان هذه القطع كانت في بعض جوانبها محنية السطوح ، وتقع نقوشها على سطحها المقعر فتتكون بتلاصقها قبب مزخرفة في غاية الابداع والاتقان .

وبلاريب ، فان الحياة العامة داخل المدينة المسدورة أخذت تتطور بسرعة مدهشة ، وان هذه المدينة صارت تنمو وتتسع بشكل غير متوقع ، وحينئذ باتت أسواق المدينة المدورة وشوارعها تغص بالمارة وتضيق بالمشتريسين والباعسة والمتجولسين .

وازاء هذا ألوضع بات التفكير في نقل الاسواق الى خارج اسوار المدينة

المدورة ضرورة ملحة فرضها واقع المدينة الناشئة ، فكان ذلك من جملة الدوافع التي حدت بالخليفة المنصور الى اتخاذ هذه الخطوة .

بهما يكن من امر فقد انتقلت الاسواق الى الكرخ ، وانشئت مابين الصراء ونهر عيسى لتكون مركزا للنشاط التجاري ، وغطى الخليفة نفقات انشائها ، واقر لكل حرفة سوقا خاصاً ، ولكل صنف من اصناف التجار سوقا خاصاً بهم ، واكد على ضرورة جعل سوق القصابين في آخر الاسواق .

وثمة ظاهرة جديدة برزت في اسدواق الكرخ ، هي تجمعها حدول مجاري الانهار المنسابة في هذا الجانب من بغداد ، وفي نفس الوقت يلمس ان الامور التجارية طغت على كل شيء ، بحيث استطاعت ان تؤثر في اسماء هذه الانهر وتصبغها بصبغتها الخاصة ، فدعيت الانهار باسم نوع البضاعة المباعدة عندها فصرنا نسمع نهر البزازين ، ونهر القلائين ونهر الدجاج ، وغيرها،

اما انشاء الاسواق في جانب الرصافة ، فلم يكن وليد المصادقة ولا حديث العهد ، ذلك انسوق الثلاثاء كان قائما قبل بناء المدينة المدورة بفترة بعيدة ، غير ان انشاء احياء سكنية في شرق دجلة بشكله المتسع، وقيام عدة اسواق بقرب هذه الاحياء يرجع في اساسه الى عام ١٥١ هـ/٧٦٨م حين عسكر بها ولي العهد محمد المهدي هو وجيشه ، وبعدئذ بات من المؤكد ان تنشأ اسواق كبيرة ونشيطة في جانب الرصافة لتواكب الوضع الجديد ، ولتفي بحاجات التوسع الهائل الذي شهده هذا الجانب من بغداد ،

تسير الروايات التاريخية الى وجود تشابه في أسواق جانبي بغداد • ومع ذلك فأن عامل الزمان ، والخبرة المضافة ، لابد ان يكون لهما تأثير في عملية تخطيط اسواق الرصافة ذلك ان المسؤولين عنها حاولوا تجنب كل نقص وقع به من سبقهم •

وكان الحي التجاري الرئيس في الجانب الشرقي من بغداد عند رحبـــة

الجسر الاوسط ويجتمع فيه اصناف التجارات والصناعات وتمتد علسى جانبي الطريق الموصل من طرف الجسر الشرقي،مجتازا مشرعة الجسر،مارا بباب الطاق، متجها نحو الشرق حتى يصل السور وكانت تمتد على جانبي هدذا السوق آلاف الدكاكين والمخازن التي تباع بها انواع السلع و

ومن رحبة الجسر ايضا تتفرع أسواق اخرى ، منها سوق الاساكفة ، وسوق الطيب حيث تباع العطور والزهور ، ومن ورائه يمتد سوق الطعام ، والي يمين باب الطاق احتل سوق الصاغة بناية فخمة ، ثم سوق الوراقين ، وفيه عادة مجالس العلماء والشعراء ، والى الشيمال امتد سوق الرصافة ، وسوق خضير الذي تباع فيه طرائف من سلع الصين ، وسوق الثلاثاء الذي يعتبر اقدم سوق في الجانب الشرقي ، والى الجنوب الشرقي يقسع سوق الرياحين ، وبقربه سوق العطارين، والى غربه سوق العطش وسوق السلاح ، الرياحين ، وبقربه سوق العطارين، وان الذين اشرفوا على بناء سامراء وبقربه سوق للعلافين وباعة التبن ، وان الذين اشرفوا على بناء سامراء استفادوا كثيرا من تخطيط الاسواق في مدينة بغداد وفنها المعماري ،

وشة ظاهرة اخرى برزت في اسواق المدن العراقية ، هي ظاهرة تخصص الاسواق ، حيث كان لتسمية الاسواق وتخصصها صلة بنوع السلع التي تعرض في هذه الاسواق ، ففي البصرة كان اصحاب كل مهنة يجتمعون معا في محل واحد مكونين سوقا فرعيا خاصاً بهم ، كما ان خالدا القسرى كان قد صف الاسواق في الكوفة حسب عروض التجار التي تعرض فيها ، وأولى مؤسس مدينة واسط عناية فائقة في انفراد سوق خاص لكل نوع من انواع السلع المباعة ،

ولما توسعت مدينة السلام ، وزادت مرافقها العامة ، وتطورت فيها الحياة الاقتصادية ، وتطلب الامر انتقال الاسواق الى الكرخ، بات من الضروري

بروز ظاهرة تخصص الاسواق لكي نفي بمتطلبات الحياة الجديدة التي صارت تحياها حاضرة الخلافة العباسية .

ومنذ ان تولى الخليفة المنصور تخطيط اسواق الكرخ ، رتب كل صنف منها في موضعه المحدد ، وجعل لكل تاجر وتجارة محلا محددا ، بحيث لايباع صنف من السلع مع غير صنفه ، فأصبحت كل سوق منفردة حسب نوع البضاعة المباعة فيها .

وهكذا تعددت الاسواق وتخصص كل واحد منها ببيع سلعة معينة واصبح لكل حرفة موضع خاص في السوق ، ولاهلها ما يميزهم عن غيرهم سواء كان ذلك في طراز حوانيتهم ، او شكل لباسهم ، او طريقة عرضهم لنوع السلع التي يبيعونها ، وكانت لبعض الاسواق ابواب خاصة بها ، وعادة كانت تغلق هذه الابواب وقت الغروب عندما يتوقف البيع والسراء في مشل هذه الاسسواق .

ومن المؤكد ان بروز ظاهرة تخصص الاسواق سهل مهسة الاشراف الصكومي على الاسواق • كما ان مصلحة التجار وأصحاب الحرف انفسهم حملت اصحاب كل مهنة ، او بعضهم ، على التجمع في سوق واحد • كما ان لتخصص الاسواق ميزة اخرى هي ان التاجر الجشع لايستطيع ان يرفع سعر سلعته لوجود منافسين له في نفس السلعة • وفي هذه الحال يقل احتمال حدوث الاحتكار ، او اي ارتفاع غير طبيعي في سعر البضائع • هذا بالاضافة الى انه يكون في مقدور المشتري ان ينتقي اجود مايحتاج اليه من السلع في وفت قصير لتقارب الحوا ينت المعروض فيها البضائع المتشابهة •

والحق ان اسواق مدن العراق لم تكن كلها متخصصة في بيع نوع محدد من السلع ، وانما وجدت اسواق اخرى جامعة تباع فيها مختلف البضائع ٠

## اساليب التعامل ( المقايضة والنقود ) :

اتبعت الدولة العربية الاسلامية حرية التجارة ، فلم تقيد نقل السلع بين مختلف الاقاليم ، ولم تحتكر اينة بضاعة ، او تمنتع مبادلتها مادام بيعها لايتعارض مع سياسة الدولة .

واكد نهج الدولة الاقتصادي شروطا عامة لعقود البيع في الاســواق ، واول شروط العقود هي اتفاق البائع والمشتري • وقد يكون اتفاقـــا مدونا او شـــــــفهيا •

وعرف التجار العراقيون عقود الرهون والودائع ، كما عرفوا نظام المقايضة ، الا انه من المرجح ان البيع المطلق هو الذي كان سائدا في التعامل بالاسواق ، ونعني به بيع العين بالثمن ، وهذا لايعني ان بيع المقايضة والمستدين والسلم (وهو بيع الدين بالعين) ، والصرف (وهو بيع الدين بالعين) ، والصرف (وهو بيع الدين بالعين ) ، والوسيعة (وهي البيع بيع الثمن بالثمن ) ، والمرابحة ، والوسيعة (وهي البيع بالنقصان عن القيمة الأصلية ) ، والصحيح ، والفاسد ، والمكروه ، كانت غير موجودة في اسواق العراق ، اذ لابد انه جرى التعامل بهذه الانواع من البيوع او بعضها في اسواق العراق ولو على نطاق محدود ،

واحيانا لم يكن في مقدور المشتري دفع ثمن البضاعة آنيا ، فيضطر السى شرائها بسعر اعلى من سعر السوق على ان يكون الدفع مؤجلا ، والفرق بين سعر السوق وسعر البيع هو في الحقيقة الفائدة من ثمن البضاعة عن المدة التى يؤجل فيها الدفع عن ثمن الشراء ،

وقد يكتفي التاجر بثقته في المشتري وبذلك يتم التعامل بينهما دون أخذ مستندات مالية مكتوبة ، او قد يطلب منه رهنا ، وقد يكون الرهن دارا او عقارا ،اوحيوانا وغيرها من الملكيات ، وقد يطلب البائع ضامنا او كفيلا مسن المشتري يصبح مسؤولا عن رد ثمن البضاعة المباعة بالدين اذا امتنع المدين عن

الدفع ، او عجزعن سداد ما بذمته في الموعد المحدد ، او قد يلجأ البائع السي الحكومة لتحصل له دينه بطرقها المعهودة .

ومنذ ان توطدت اركان الدولة العربية الاسلامية ، كان الدرهم والدينار ، هما النقدان الاساسيان اللذان بهما تم التبادل والتعامل والتقدير في اسواق العراق ، لانهما افضل وسيلة مبادلة ووحدة قياس السلع ، واصبح للدولة تقدها المتميز ،

ولتسهيل التعامل التجاري بالنقود ضربت قطع نقدية تمثل اجزاء الدينار والدرهم ، وكانت مقبولة في التبادل التجاري باسواق العراق • كما قبلت بهذه الاسواق النقود التي ضربت باقاليم اخرى ، مادامت محتفظة بالوزن الشرعي •

ومن القراءات المتأنية للنصوص ، نلاحظ ظاهرة اخرى هي انه اذا كانت نقود التعامل غير كاملة الوزن ، سواء كانت دنانير او دراهم ، ولا تتفق مع حسابات الوزن الشرعي ، فانها لاتقبل الا وزنا ، على الرغم ان الدولة كانت شديدة الحرص على الاحتفاظ بسلامة العملة وجودتها وتخليص معدنها من كما, شمائية ،

واستكمالا لدراسة اساليب التعامل في اسواق العراق لابد من التعرف بعجالة على وحدات الوزن والكيل المستعملة في الاسواق و ومن استقرائنا لاساليب التعامل والتبادل نلمس ان وحدات الوزن والكيل المستعملة فسي الاسواق قد تنوعت و ولعل ابرزها الصاع والجريب والكيلجة والكر والقنير والمكولة والمد والرطل والقنطار والقيراط والطن والكارة والاوقية والحبة وغيرها و (وهذه وحدات كيل كانت مستعملة في اسسواق العراق ينظر هنتس في المكاييل والاوزان) و

ويبدو ان الذراع كان اهم وحدات قياس الاطوال المستعملة في اسواق العراق • وترد في الروايات سبعة انواع من الاذرع ، اقصرها القاضية التــي

وضعها القاضي ابن ابي ليلى ، ثم الذراع التي استعملها قاضي بغداد ابو يوسف ، وعرفت ذراع اخرى في الاسواق هي التي استعملها قاضي البصرة بلال بن ابي بردة ودعيت الهاشمية الصغرى او البلالية ، كما شاع استعمال الذراع التي مسح بها زياد بن ابيه ارض السواد ، ومن ثم استعملها المنصور ، وعندئذ دعيت الهاشمية الكبرى كما ان المأمون اختص بذراع متميزة غير ان اكثر الاذرع شيوعا واستعمالا في الاسواق هي الذراع السوداء التي كان الناس يتعاملون بها في ذرع البز والتجارة ، وكان الخليفة هرون الرشيد قد استعملها لاول مرة ،

#### اسستعمال الصكوك والسفاتسج

الصك امر خطّي يدفع بواسطته مقدار من المال الى الشخص المسمى فيه • وبذلك استخدم الصك احيانا كوسيلة لدفع الاموال الى مستحقيها بعد ان يوقع عليه الشخص المخول بذلك ايذانا بصرف المبلغ المدون فيه •

وفي بداية قيام الدولة العربية توجد اشارات قليلة الى استعمال الصك كوسيلة من وسائل الدفع ، اذ يروى ان يزيد بن المهلب اشترى مؤنا وكتب صكا للبائع بالثمن ، الا انه بمرور الزمن كثرت الا شهارات الى استعمال الصكوك كوسائل لدفع المال ، وتعدى استعمالها مؤسسات الدولة ، اذ اخذ يتعامل بها افراد الشعب ايضا ، الا ان الصكوك الحكومية كانت عادة تختم بخاتم الخلافة الخاص ، واحيانا كان المسؤولون يكتبون بأرزاقهم واعطياتهم صكوكا ، وبامكان هؤلاء صرفها في الاسواق ،

كما ان المنح المالية التي كان يهبها المسؤولون الى المقربين منهم كانت في بعض الاحيان تتم بالصكولة ، وباستطاعة هؤلاء صرف صكوكهم عند الصرافين مقابل خصم درهم في كل دينار ، ويبدو ان مثل هذه الصكولة عندما تعطى الى شخص ما ، كانت تثبت في سجل خاص في الدواوين باعتبارها من النفقات التي صرفت من بيت المال ،

وقد تصرف رواتب بعض العاملين في دار الخلافة بالصكوك ، اذ يكتب لكل طائفة منهم صك ، وبعد ان يصرف الصك في السوق توزع المبالغ على مستحقيها كل حسب استحقاقه، وقد تسترد المدولة ديونها من المدينين عن طريق صكوك خاصة ، اوتوفي ديونها باستعمال الصكوك ، وهكذا نرى ان التعامل بالصكوك جرى على نطاق واسع ، وهو مظهر من مظاهر النشاط التجاري، وانه استعمل في نطاق المعاملات الحكومية وغير الحكومية ،

وفي التعامل التجاري والمالي ، استعملت بأسواق العراق الحوالات أو السفاتج التي تعني ان يعطي تاجر مسافر مالا لرجل له في بلد ازمع السفر اليه ليأخذ منه خطا لمن عنده المال أي وكيله في ذلك البلد رجاء ان بعطيه نفس المقدار من المال الذي سبق ان دفعه •

والحق ان اسواق العراق شهدت منذ وقت مبكر استعمال الحوالات أو السفاتج ، ذلك ( ان ابن الزبير ، كان يأخذ بمكة الورق ( الدراهم ) من التجار فيكتب لهم الى البصرة والى الكوفة فيأخذون اجورا من ورقهم ) • وعن ابن عباس انه كان يأخذ الورق بمكة على ان يكتب لهم الى الكوفة بها •

والهدف من استعمال السفتجة في المعاملات التجارية والمالية ، هو نقل النقود من مكان الى آخر دون تعرضها لمخاطر الطريق ، فهي والحالة هذه وسيلة للحيلولة دون اجراء الدفع بالعملات المعدنية في الاماكن البعيدة ، العمالة التعامل بالسفاتج يكون وصول الاموال اضمن ، وبعيداً عن عاديات الطرق ومخاطرها .

وقد اباح الفقهاء استعمال السفاتج التي تتعامل بها الناس على انها اقراض بغير شروط ، فأصبح من الممكن بالسفتجة تحويل الدين من شخص الى آخر ، كما اصبح من الممكن تصفية الحساب بين مدن ومقاطعات مختلفة دون الحاجة الى نقل النقود ، وكان بمقدور التاجر ان يقترض سفاتج من

بيت المال ليشتري بها بضائع من تلك المقاطعة ثم يدفع ما اقترضــه الى بيت مقاطعة اخرى • وبلا ريب فأن هذا الاسلوب السهل الامين في الدفع قد نشط علاقات التعامل بين اسواق العراق التجارية •

وقام الصرافون والوكلاء بتحويل السفاتج الى نقود مقابل خصم مسن المبلغ المحول • وفي بعض الاحيان كان التجار يتولون تصريف السفاتج ، مقابل خصم دانق ونصف في كل دينار • وفي بعض الاحيان كان بيت المال يقوم بهذه المهمة •

غير ان السفاتج التي كانت ترد الى ببت المال من المقاطعات ، كان ينبغي ان تبدل وتحول الى نقد ، واذا صادف ان اهملت او تركت في ببت مال العامة أو خزانة الوزير دون ان تصرف ، تسبب ذلك في الحاق اضرار مادية بخزينة الدولة او بالجهة المرسلة اليه ، وقد استفاد الوزراء من نظام السفتجة ، حيث كان ولاة الاقاليم والمقاطعات يرسلون الاموال الى العاصمة بالسفاتج ، وعندئذ يستطيع المسؤولون ان يسيروا امور الدولة بما تتوفر لديهم من اموال عن هذا الطريق ،

# النشساط المصرفسي

الصرف: هو بيع الثمن بالثمن بشروط خاصة تحددها حالة الاسواق • وقد تولى الصرافون في اسواق العراق عملية تبديل النقود من فئة الى اخرى ، وحلوا مشاكل الفروق بين نوعيات وأوزان العملة في الاسواق •

ومنذ تحرير العراق وجدت في أسواقه اقلية (من اهل الذمة) برعت بالصيرفة ، حيث تشير الاخبار من مدينة الكوفة الى وجود الصيارفة فيها منذ تأسيسها ، وكذلك الحال بالنسبة لمدينة البصرة وواسط وان هـؤلاء كانوا ينالون ارباحا طائلة عن عملهم هذا ،

ويبدو ان الصيرفة نشطت كثيرا في العراق ابان قيام الدولة العباسية

واتخاذها بغداد عاصمة لها، ذلك ان وجود معدنين في التعامل التجاري في اسواق العراق ، جعل وجود الصراف من الظواهر الضرورية ليكمل هذا النشاط . وبحكم تعامل هؤلاء بالنقود وبديلاتها مشل (الصك والسفتجة) والقروض والتسليف اصبحت لهم خبرة كافية في تقدير قوة السوق او ضعفه .

ومنذ القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي) توسعت اعمال الصرافين في العراق ، لتزايد النشاط التجاري في الاستواق من جهة ، ولتعامل المسؤولين معهم من جهة اخرى ، ذلك ان بعض وزراء الدولة استعان بالصرافين حيث كانوا يقترضون منهم اموالا عندما يشعرون بحاجتهم الماسة الى تلك الاموال لتمشية امور الدولة بربح مقداره دانق ونصف فضة في كل دينار ،

كما ان تجار العراق كانوا مضطرين الى التعامل مع الصرافين ، نظرتا لان اقاليم الدولة في الشرق كانت تتعامل بالدراهم في الاغلب ، في حين كانت الاقاليم الغربية تتعامل بالدنانير الذهبية ، وفي هذه الحال اصبح لابد من وجود الصرافين لتبديل العملة التي كانت قيمتها عرضة للصعود والهبوط تبعا لتقلبات قيمة المعدن المكونة منه ،

وهكذا بلغت حركة الصيرفة في اسواق العراق غاية ازدهارها في تسليف النقود ، وتبديل العملات وصرف الصكوك والسفاتج ، وظهرت فئة من الصيارفة اتخذت بغداد مركزا لنشاطها وكانت لهم منزلة مرموقة في المجتمع بحيث كانوا يخاطبون بالقاب ترفع من شأنهم ،

#### الرقابسة علسي الاستسواق

باشر خلفاء الدولة الاوائل بأنفسهم مراقبة الاسمواق و وبعد ان تأسست الامصار الجديدة ، ونشطت اسواقها ، وبخاصة في العراق ، كان لزاما ان تنظم تلك الاسواق بانظمة وقوانين ضابطة ، ولم يترك التعامل بها

يسير وفق هوى النفس ومصالح التجار واهل السوق ، لاسيما وان القرآن الكريم قد اكد على ضرورة ضبط الموازين والمكاييل ، وعلى الامانة فسي الكيل والوزن حفظا لمصالح الناس • وانبرى العلماء والفقهاء لوضع ادق الشروط التي تفي بتلك المتطلبات •

وقد وردت اشارات تؤكد اهتمام ولاة العراق في العهد الاموى بمراقبة الاسواق والمحافظة على مستوى الاسعار • فقد عني زياد بن ابيه بمراقبة الاسواق وضمان بقاء الاسعار محافظة على مستوها المعتدل ، ولم يتردد في معاقبة التجار الجشعين الذين كانوا يحاولون استغلال الظروف • وقد ادى هذا الاجراء الى ثبات اسعار السلع نسبيا في اسواق البصرة، وربما جنح بعضها نحو الانخفاض ، ومن اجل مراقبة الاسواق وتشديد الرقابة عليها عين ( مهدي بن عبدالرحمن ) محتسبا على اسواق واسط ، وخلفه في هذه الوظيفة اياس بن معاويسة •

وبعد ان اصبح العراق قاعدة الدولة العباسية ، شددت الدولة رقابتها على الاسواق ، وتابعت سير التعامل التجاري • فقد كان للخليفة المنصور موظفون يزودونه باهم ما يجرى في الاسهواق •

وابان خلافة المهدي تبلورت وظيفة المحتسب بشكل واضح ، اذ انتظمت احوال المدن ، وماترتب على ذلك ، من توسع الاسواق وتخصصها ، وازدهار التجارة فيها ، وظهور النقود الزائفة،عندئذ برز صاحب الحسبة وصار يتقاضى راتبا مجزيا من بيت المال .

ونستطيع أن ندرك الاهتمام الكبير الذي كان يوليه الخلفاء لمراقبة الاسواق ، أن بعضهم لايكتفي بما يعهد به الى المحتسب والموظفين التابعين له ، بل يتفقد الاسواق بنفسه ويستمع الى شكايات المتظلمين ويبت فيها ، وعندئذ يطمئن على أن الامور تسير وفق المصلحة العامة .

ولم تقتصر رقابة الدولة على المكاييل والموازين ، بل امتدت الى مراقبة المعاملات المالية المتداولة في الاسواق ، ولدينا نصوص تشير الى ان المسؤولين كانوا قد اخطروا الصرافين وحذروهم من مغبة التمادي في اخذ الربا الفاحش ، وبذلك خففوا من غلوائهم في هذا الاتجاه ،

وكان من حق الدولة ان تتدخل في عملية البيع والشراء وبخاصة في المواد الاساسية التي تشكل قوت الشعب • وباستطاعة ممثل الحكومة ان يمنع بيع الحنطة مثلا الى تاجر محتكر ، لان في ذلك ضررا لعامة الناس • وكانت الحكومة قد منعت بائعي الحبوب والدقاقين من احتكار الغلة • واجاز الماوردي للمحتسب ان يسعر على الناس الاقوات •

والحق ان ارتفاع الاسعار وحصول الاحتكار بأسواق العراق ، كان قد حصل خلال فترات قصيرة ومحدودة • وكانت الاحتكارات في الغالب فردية ومحلية وموقعية لا تدعمها امتيازات حكومية ، ولم يكن لها تأثير مستمر وشامل فسي مسدن اخسرى •

ومن الانصاف ان تذكر ان فترات طويلة وعديدة من الرخاء الاقتصادي شملت غالبية مدن العراق خلال قيام الدولة العربية الاسلامية ، ذلك ان النهج الاقتصادي الذي سارت عليه الدولة من شأنه ان يؤدي الى استقرار الاسعار وعدم جنوحها للارتفاع الفجائي ، اذ كانت الحكومة تجبي ضرائبها من الزراع نقدا وعينا ، كما ان ثبات ضرائب الدولة كان يؤدي بدوره الى ثبات الاسعار بعض الشيء ، ثم ان الدولة كانت تدفع مقدارا معينا من العطاء كان من شأنه ان يحددالقدرة الشرائية لهذه الفئة من السكان ، ومما ضيق مجال التلاعب بالاسعار ان الدولة كانت تدفع ارزاقا عينية من الحنطة والشعير والزيت وغير ذلك الى الجند وبعض موظفيها كرزق شهري ، وبالاضافة الى ذلك فأن لدينا شواهد توضح ان الدولة اتخذت اجراءات من شأنها الحد من

ارتفاع اسعار السلع ، متوخية مصلحة الجمهور ، فأجبرت المحتكرين على فتح دكاكينهم حتى يتسنى للناس شراء مايحتاجون منها بسعر المثل ٠

وهكذا نلمس ان الدولة اعارت اهتماما كبيرا لمؤسسة الحسبة باعتبارها واجهة من واجهات الحكومة التي هي على اتصال مباشر بالناس ، وموظفوها مسؤولون عن اقرار الحق ، ومكافحة الجشع والتطفيف والتدليس ، للاعدت العدت الحكومة لهذه المؤسسة جهازا ضخما بلغت تفقاته اربعمائة وثلاثين الفا واربعمائة وتسعة وثلاثين دينارا ، اذ اجازت الدولة للمحتسب ان يستعين باناس يساعدونه في اداء مهمته ، فجعل على كل صنعة عريفا من صالح اهلها خبيرابصناعتهم ، بصيرا بغشهموتدليسهم ، مشهورابالعفة والامانة، يكون مشرفا على احوالهم وتعاملهم مع زبائنهم ، ويطالع المحتسب باخبارهم ، وفي الوقت نفسه كان الخليفة يختار لوظيفة المحتسب ، من اتصف بالورع والتقوى ، والعلم والمعرفة ، على ان يكون رجلا مسلما بالغا قادرا حرا ، مطلعا على المنكرات الظاهرة ، محنكا فطنا ، لايميل ولا يرتشي ، وان يكون مطلعا على المنكرات الظاهرة ، محنكا فطنا ، لايميل ولا يرتشي ، وان يكون من اهل الاجتهاد العرفي دون الشرعي ، ومن هنا نلمس ان رقابة الدولة على حيوية ومباشرة بحياة قضايا اقتصادية واجتماعية ومالية ودينية ، ذات صلة حيوية ومباشرة بحياة المجتمع ،

## المصادر والمراجع

- ۱ \_ ابن الاثير : على بن محمد بن عبدالكريم الجزري (ت ٢٣٠هـ) الكامل في التاريخ ٨ اجزاء ، القاهرة ١٣٥٣هـ
- ٢ \_ ابن الاخوة: محمد بن محمد بن احمد القريشي (ت ٧٢٩هـ) معالم القربة في احكام الحسبة ، كمبرج ١٩٣٧ ٠
  - ۳ \_ ابسن آدم: یحیسی القریشسی (ت ۲۰۳ه) کتاب الخراج، لیدن ۱۸۹۰
    - ٤ ابن بسام: محمد بن احمد
       نهاية الرتبة في طلب الحسبة ، بغداد ١٩٦٨ ;
  - ه بن الجوزي : عبدالرحمن بن علي بن محمد (ت ٥٩٥)
     مناقب بغداد ، بغداد ١٩٢٣
  - المنتظم في تاريخ الملوك والامم ، ١٠ اجزاء ، حيدر اباد الدكن ١٣٥٧هـ
    - ۲ ابن خرداذبة: عبيد الله بن عبدالله (ت ٣٠٠هـ)
       ۱لمسالك والممالك ، طبع بالاوفسيت ، بغداد (بلا)
      - بن خلدون : عبدالرحمن بن محمد ( ۸۰۸ هـ )
         المقدمة ، القاهــرة ١٩٦٥
      - ۸ ــ ابن خلكان : احمد بن ابي بكر (ت ١٩٨١هـ)
         وفيات الاعيان وأنباء ابناء الزمان ، القاهرة ١٩٤٨

- ۹ ابن رستة : احمد بن عمر (ت ۳۱۰هـ)
   الاعلاق النفيسة ، ليدن ۱۸۹۱ •
- ١٠ـ ابن الزبير : احمد بن علي بن ابراهيم الغساني (ت ٥٦٣هـ) الذخائير والتحف ، الكويت ١٩٥٩
  - ۱۱ ابن طیفور: احمد بن طاهر (ت ۲۸۰هـ) کتاب بغداد، مصر ۱۹۶۹
  - ۱۲ ابن منظور : جمال الدین محمد بن مکرم (ت ۷۱۱هـ) لسان العرب ، بیروت ۱۹۵۲
    - ۱۳ ابو یوسف : یعقوب بن ابراهیم (ت ۱۸۲هـ) کتاب الخراج : مصر ۱۳۰۲هـ
  - ١٤ الاربلي: عبدالرحمن سنبط بن ابراهيم (ت ٧١٧)
     خلاصة الذهب المسبوك مختصر سير الملوك ، بيروت ١٨٨٥
    - ۱۵ الاصطخري: ابراهيم بن محمد (ت ٣٤١هـ)
       المسالك والممالك ، القاهرة ١٩٦١
    - ١٦ الاصفهاني: علي بن الحسين بن محمد (ت ٣٥٦هـ) الاغانى ، القاهـــرة ١٩٦٣
  - ١٧ ــ البخاري : محمد بن اسماعيل بن ابراهيم (ت ٢٥٦ هـ ) الجامع الصحيح ، ليدن ١٩٦٤
    - ۱۸ ــ البلاذري : احمد بن يحيي بن جابر (ت ۲۷۹ هـ ) فتوح البلدان ، القاهرة ۱۹۵۸
    - ۱۹ ــ البيرونــي: محمد بن احمد (ت ٤٤٠هـ) الجماهر في معرَّفة الجواهــر، حيدر آباد ١٣٥٥هـ

- ۲۰ البيهقي : ابراهيم بن محمد (ت ۲۰۰هـ)
   المحاسن والمساوىء ، القاهرة ۱۹۰۹
- ١٦ التنوخي: المحسن بن علي بن محمد (ت ٣٨٤هـ)
   الفرج بعد الشدة ، مصر ١٩٠٣
   نشوار المحاضرة ، بسيروت ١٩٧٢
- ٢٢ الثعالبي: عبدالملك بن محمد بن اسماعيل (ت ٢٩هـ) ثمار القلوب، القاهرة ١٩٠٨ لطائف المعارف، مصر ١٩٦٠
  - ٣٧ الجاحظ: عمرو بن بحر (ت ٢٥٥هـ) التبصر بالتجارة ، دمشق ١٩٣٢
  - ۲۶ الجهشياري : محمد بن عبدوس (ت ۲۳۳ه)
     الوزراء والكتاب ، القاهـرة ۱۹۳۸
- ٢٥ الخطيب البغدادي : احمد بن علي (ت٣٤هـ)
   تاريخ بغداد او مدينة السلام ، ١٤ جزء القاهرة ١٩٣١
  - ٢٦ الدمشقي : جعفر بن علي (ت ٥٧٠هـ) الاشارة الى محاسن التجارة ، دمشق
- ٧٧ ــ الزبيدي : محمد بن محمد بن عبد الرزاق الحســني (ت ١٢٠٥هـ) تاج العروس من جواهر القاموس ، ١٠ أجزاء ، مصر ١٣٠٦ هـ
  - ٢٨ السرخسي : محمد بن احمد بن ابي سهل (ت ٤٨٣ هـ)
     كتاب المبســـوط ، القاهــرة ١٣٣٤هـ
    - ٢٩ الشيزري : عبدالرحمن بن نصر (ت ٥٨٩هـ) نهاية الرتبة في طلب الحسبة ، القاهرة ١٩٤٦

- ٣٠ـ الصابي: الهلال بن المحسن بن ابراهيم بن زهرون (ت ٤٤٨ ) تحفة الامراء في تاريخ الوزراء ، بيروت ١٩٠٤ رسوم دار الخلافية ، ١٩٦٤
  - ٣١ الصولي: محمد بن يحيى بن عبدالله (ت ٣٣٥ ) الاوراق ، مصــر ( ١٩٣٥ )
    - ٣٣\_ الطبري : محمد بن جرير (ت ٣١٠هـ ) تاريخ الرسل والملوك ، ١٠ اجزاء ، القاهــرة ١٩٦٦
- ۳۳ العینی : بدر الدین ابو احمد محمود بن أحمد بن موسی (ت ۸۵۰ه) عمدة القاریء لشرح صحیح البخاری ، ۱۱ جزء ، مصر ۱۳۰۸هـ
  - ٣٤ القرطبي : عريب بن سعيد (ت ٣٩٦هـ) صلة تاريخ الطبري القاهـرة ١٩٣٩
  - ٣٥ الماوردي : علي بن محمد بن حبيب (ت ٤٥٠ هـ ) .
    الاحكام السلطانية : مصر ١٢٩٨هـ
    - ٣٩ـــ المرزوقي : احمد بن محمد بن الحسن ( ت٤٢١هـ ) الازمنة والامكنة حيدر آباد الدكن ١٣٣٢ هـ
    - ٣٧\_ مسكويه : احمد بن محمد (ت ٤٢١ هـ ) تجارب الامم وتعاقب الهمم ، القاهرة ١٩١٤ ــ ١٩١٥
  - ٣٨ مسلم: مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري (ت ٢٦١هـ) الجامع الصحيح ، ٨ أجزاء ، مصر ١٣٢٩ ـ ١٣٣٢ هـ
    - ٣٩ المقدسي : محمد بن احمد (ت٣٨٧هـ) احسن التقاسيم في معرفة الاقاليم ، ليدن ١٩٠٦

٤٠ المقريزي: احمد بن عبدالقادر بن محمد (ت ١٩٤٥)
 اغاثة الامة بكشف الغمة ، القاهرة ١٩٤٠
 شذور العقود في ذكر النقود ، النجف ١٩٦٧

۱۶ وكيع : محمد بن خلف بن حيان (ت ٣٠٦هـ)
 اخبار القضاة ، ٣ أجزاء ، القاهرة ١٩٥٠

73\_ ياقوت: شهاب الدين ياقوت بن عبدالله الحموي (ت ٦٢٦هـ) معجم البلدان ، دار صادر ودار بيروت ، بيروت ( بسلا )

٣٧ اليعقوبي: احمد بن ابي يعقوب بن جعفر بن وهب (ت ٢٨٤هـ) البلدان ، بريل ، ١٨٩٢ هـ تاريخ البعقوبي، ٣أجزاء النجف ١٣٥٨هـ

## الراجسع

٤٤ الافغاني: سعيد
 اسواق العرب في الجاهلية والاسلام دمشق ١٩٣٧ .

ہ۔ حتی : فیلیب وآخرون تاریخ العرب ( مطول ) بیروت ۱۹۵۰

٤٦ـــ الخربوطلي : على حسني تاريخ العراق في ظل الحكم الاموي القاهرة ١٩٥٩

√٤ــ الدوري : عبدالعزيز تاريخ العراق الاقتصادي في القرن الرابع الهجري ، بغداد ١٩٤٨٠٠

٨٤ـــالريس: محمد ضياءالدين
 الخراج والنظم المالية للدولة الاسلامية القاهرة ١٩٦١٠

- ٥٠ سرور : محمد جمال الدين
   تاريخ الحضارة الاسلامية في الشرق القاهرة ١٩٦٥
- ١٥٥ الصيني : بدرالدينجي
   العلاقات بين العرب والصين ، ط١ ، القاهرة ١٩٥٠
- ۲۵ علي: جواد
   تاریخ العرب قبل الاسلام ، ۸أجزاء ، بقداد ۱۹۵۳م ــ ۱۹۵۹ .
   ۳۵ العلي: صالح احمد
   التنظیمات الاجتماعیة والاقتصادیة فی البصرة ، بغداد ۱۹۵۳
  - ٥٤ ـــ الكبيسي : حمدان عبدالمجيد اسواق بغداد حتى بداية العصر البويهي ، بغداد ١٩٧٩
    - ٥٥ لسترانج : غي بغداد في عهد الخلافة العباسية ، بغداد ١٩٣٦
- ٥٦ متز : آدم الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري ، جزءان القاهرة ١٩٤٨

# ولبمن ولناني اللجارة الحارمية

علاقات العسراق التجارية مع اقاليم الدولة العربية الاسلامية

منذ ان توطدت اركان الدولة العربية الاسلامية اصبحت بعض مدن العراق الرئيسية تشكل نهاية لطريق هام من طرق التجارة • فكانت الموصل نهاية لطريق ارمينية واسيا الصغرى ، والبصرة نهاية لطريق الشرق القادم عبر البحر العربي فالتخليج العربي ، والكوفة نهاية للطريق الذي يصل غربي العراق بشبه جزيرة العرب • اما بغداد فكانت نهاية لعدة طرق منها الطريق العام من الشمال عبر نهر دجلة أو بمحاذاته ، والطريق القادم من الغرب عبر نهر الفسسرات او بمحاذاته ، والطريق القادم من الودين أو بمحاذاتهما •

واخذت كل مدينة نصيبها من الارباح الناتجة عن اعادة تصدير البضائع المارة بها .

لقد كانت علاقة العراق التجارية ببلاد الشام نشطة ومنظمة وان كثيرا من. السلع التجارية كانت تأتي عبر الفرات ثم تسلك نهر عيسى الى ان تصل العاصمة بغداد • ونستطيع ان ندرك جانبا من قوة هذا النشاط اذا ما علمنا ان وارد العبارة عند مدينة هيت لسنة ٣٠٦هـ/١٨٩مبلغ (٨٠٢٥٠ دينارا ) •

وفي نفس الوقت كانت تجارة العراق مع شبه الجزيرة العربية نشيطة ايضا • حيث تجلب من هناك الى العراق الخيل العراب والنعام والنجائب والقانة الذي يتخذ منه القسي • بالاضافة الى الجلود المدبوغة • كما وردت الى اسواق العراق منتوجات اليمن ، ومنها االبرود والجلود المدبوغة والزرافات والعقيق والكندر والرماح والورس • وتزودت القوافل القادمة من شبه الجزيرة العربية بانواع السلع من الحيرة والكوفة والبصرة والانبار •

وكان تجار العــراق يجلبون من مصر البغال والحمير والثياب الرقاق والقراطيس والدهون والمنسوجات ودهن البلسان والزبرجد الفائق وكان للتجار العراقيين وكلاء في مصر يتولون تسيير امورهم التجارية و

وشمل نشاط العراقيين التجاري شمالي افريقية ، حيث جلبوا من هناك الذهب واللبود وورق السلم الذي تدبغ به الجلود ، والبزاة السود • كما استورد العراقيون من الحبشة العاج ، والابنوس والتبر وبعض التوابل ومواد اخرى من شرق افريقية • وتوغل التجار العراقيون في وسط القارة الافريقية ، اذ حملوا السي هناك الثياب البصرية البراقة التي لاقت اقبالا كبيرا مسن سكان تلك المناطق والتي استبدلها التجار العراقيون بالذهب •

وكانت التجارة العراقيةمع الاقاليم الشرقية للدولة نشطة ، اذ جلب من تلك الاقاليم الثياب التوزية والاكسية ، وماء الورد والزبيب وبعض انواع الفواكه . هذا بالاضافة الى الاصواف التي كانت ترد الى عاصمة الخلافة العباسية ، والصابون والتين والزيت والفوط واللؤلؤ ، وازر الكتان والموازين والبسط الجيدة والستور ، والمنسوجات الكتانية والصوفية ، والعطور ، والبغال

والطنافس والقز والابريسم والنحاس والعسل والشمع وسائر انواع الحرير والاقمشة والفواكه المقددة •

ويوجد طريق تجاري نشط ربط مدن العراق الشمالية بأرمينية فقد ذكر الجغرافيون العرب مراحل طريق يمتد من نصيبين الى دارا وآمد وميافارقين ثم ارزن ٠

وتشير النصوص الى ان التجار جلبوا من آمد الثياب الموشية والمناديل والستر الرقاق والطيالس والصوف • واستوردت الى اسواق العراق الفرش القرمزية الغالية الثمن من ارمينية وطبرستان، اضافة الى اطباق الخشب والاكسية والثياب والمناديل • كما جلب من ارم نبة واذربيجان اللبود والبراذع والفرش والبسط والتكك الصوفية • وان الفرش الارمينية كانت تزين دار التاجسر العراقي الحسين بن عبدالله الجصاص •

وتذكر الاخبار التاريخية قوة التبادل التجاري بين العراق وارمينية ، اذ يرد في ثناياها انه كان يصل الى اسواق العراق البسط المحفورة والسجاجيد والبزات، بالاضافة الى الوسائد والمقاعد والفرش والستائر الصوفية، والثياب الصوفية والبراذع • وحمل من اواسط اسيا وارض الترك الياقوت والمنسوجات والدروع ومواد اخرى •

وبنفس الطريق التي سلكتها القوافل القادمة من الاقاليم الشرقية الى العراق، خرجت منه قوافل محملة بالبضائع المختلفة ، ومتجهة نحو الشرق •

لقد انشىء في بغداد ومدن اخرى عدد كبير من المصانع لصنع الزجاج والمخزف وثياب القز ، كما نشطت صناعة المنسوجات القطنية والصوفية والحرير الفاخر ، والعمائم والمناديل بانواعها ، والازر والصابون والورق وصناعة الاحذية والاواني النحاسية ، وكان كثير من انتاج هذه المصنوعات يصدر الى اقاليم الدولة الشرقية ،

# العلاقات التجارية مع البيز نطيين

لعبت ثغور الجزيرة الفراتية دورا هاما في التبادل التجاري بين العــراق وبلاد الروم البيزنطيين • اذ ارتبط العراق مع هذه الجهات بشبكة من الطرق يسرت اتصاله بما حوله ، وهيأت له دورا تجاريا كبيرا •

وعن طريق الجزيرة الفراتية يمكن الوصول الى النفور الجزرية ومنها الى ارمينية وبلاد بيزنطة و واوضح الجغرافيون العرب المسلمون في كتب المسالك وغيرها هذه الطرق، وفصلوا مراحلها ومسافاتها وسككها، ومنها الطريق الذي يربط مدن الجزيرة الفراتية بآسيا الصغرى ، حيث يصعد شمالا حتى يصل الى طرابزون التي جعلها البيزنطيون نهاية للتجارة العربية وهم والحالة هذه حولوا تجارة الحرير والتوابل والعطور وبضائع العراق والشرق التي كانوا يحتاجونها ، الى طريق العراق الذي الا يتهددهم منه خطر بحري وابتعدوا عن سوريا ومصر وكما ان تمركز الامويين في الاندلس ، اثر في اغلاق غربي البحر الابيض المتوسط في وجه التجارة البيزنطية وعندئك اقتصر دور التجارة الشرقية على ثغر طرابزون ، وهذه التجارة هي المستوردة من الوسطاء العرب في العراق و

حل العرب محل الروم في التعامل مع بلاد المحيط الهندي ، وادت سيطرتهم على البحر المتوسط الى اتصالهم المباشر ببلاد اوربا • كما ان منتوجات روسيا وبلاد شمال اوربا كانت تأتيهم من طرق تسير حول بحيرة ارال •

ومما عزز دور التجار العراقيين فيهذا المجال ،ان رقابة الدولة البيزنطية ادت الى تغيير وسطاء التبادل التجاري بين الشرق والغرب ، فمنذ سنة ٩٨ هـ/ ٢٧٦م ، حالت التدابير الاقتصادية البيزنطية دون وصول التجار السوريين والمصريين الى اسواق الغرب ، وانتهى الامر بان حددت الامبراطورية البيزنطية عددا معينا من المنافذ التجارية ، واشترطت ان لا تسلك التجارة غيرها بل جعلت عددا معينا من المنافذ التجارية ، واشترطت ان لا تسلك التجارة غيرها بل جعلت

نوزيع البضائع الثمينة ، كالحرير والتوابل احتكارا لتجار تلك المنافذ التجارية، ومن سمح لهم بالقدوم اليها لاغراض التجارة ، ومن هذه المنافذ طرابزون التي استأثر به التجار العراقيون الذين نشطوا حينئذ في مياه الشرق الاقصى حتى وصلوا الصين ، وانتقلت عن طريق العراق والتجار العراقيين كميات من بضائع الشرق الى البحر الاسود والثغور البيزنطية التي كانت المدخل البيزنطي لتجارة العراقيين ، ومما ساعد في فتح المجال واسعا بهذا الصدد ، هو انضواء ارمينية تحت لواء الدولة العربية الاسلامية ،

وهناك عامل اخر فسح المجال امام التجار العراقيين للتوغل في بلاد الروم وهو انهم عرفوا طبيعة السياسة التجارية الواسعة النطاق للتجار البيزنطيين الذين قصروا نشاطهم التجاري على التعامل مع المناطق الغربية وعبر المسالك الامنة والسهلة الاجتياز ، تاركين للتجار الاجانب ومنهم العراقيون ، مصاعب الرحلات التجارية البعيدة ومخاطرها .

وبازدهار الحياة الاقتصادية في العراق ، اخذت معظم تجارات المحيط الهندي ترد عن طريق الخليج العربي لانه اقصر ، وادى هذا الى انحطاط اهمية البحر الاحمر في التجارة .

وقد كان لمتابعة الجهاد في منطقة الثغور وشحنها بالمقاتلة دورها الفاعل في تأمين الطرق ورواج التجارة وليس ثمة دليل على محاولة الدولة العربية الاسلامية التحكم في التجارة الذاهبة الى الامبراطورية البيزنطية او الخارجة منها .

ومنذ البداية كان الخليفة ابو جعفر المنصور قد ادرك اهمية صلات العراق التجارية مع بلاد بيزنطة ، فعمل على استمرارها وتنميتها ومن اجل ذلك ابرز الخليفة من بين اسباب اختياره موقع عاصمته الجديدة سهولة مواصلاتها مع بلاد الروم البيزنطيين •

• وبما ان الدولة العباسية كانت قد استطاعت ان تنفذ الى بعض الاجزاء الجنوبية من قارة الوربا ، فانها والحالة هذه استطاعت ان تستأثر بنسبة عالية من حجم التبادل التجاري مع تلك الجهات ، استيراد وتصديرا .

ولم يحل العداء السياسي والعقائدي بين الدولة العربية الاسلامية والبيزنطيين دون ازدهار الاتصال التجاري بين الفريقين • فقد تلمس امبراطور بيزنطية مدى قوة التبادل التجاري بين بلاده والعراق ، فعمل على استمراره وادامته ، لذا كتب الى خليفة بغداد داعيا الى المسالمة والاقلاع عن الحسرب ليفسيح المجال واسعا امام التبادل التجاري بين البلدين لكي يبلغ اقصى مداه وكان الخليفة المأمون قد شارك امبراطور بيزنطة في هذه المشاعر ، فاجابه على كتابه هذا وفي اجابته تبرز اهيمة رواج المتاجرة بين العراق وبلاد الروم •

وبذا وردت الى اسواق العراق من بيزنطة سلع كثيرة منها الديباج الرومي المشهور والثياب والازر والزيتون والبسط • كما نقل كثير من سلع بلاد الرافدين الى بلاد الانضول ومنها النباتاتذات العطر الطيب والصمغ ولعب التجار اليهود دورا في هذا المجال اذا كانوا يجلبون من الغرب انواع السلع ، يأتي في مقدمتها الديباج والجلود والفراء والسمور والسيوف ولسم تنجح تماما محاولاتهم في تحويل طرق التجارة الخارجية مع الشرق والغرب بعيدا عن العراق ، ولا الاستغناء عن المنسوجات العراقية الفاخرة ، ولا ارغام المستوردين العراقيين على قبول الاسعار التي حددوها لشراء السلع التي كانوا يجلبونها • وبذلك استمر اعتماد الهند والصين والشرق الاقصى ، وكذلك الغرب الى درجة كبيرة على التجار العراقيين كوسطاء تجاريين ، فضلا عن ارسال هدايا تقديرية ثمينة للمسؤولين في العراق من اجل تمتين الروابط التجارية بين العراق وتلك البلدان • والحق ان الصناعات الناجحة في العراق خلال العهد العباسي ، اوجد نوعا من التعادل في ميزان التجارة مع الغرب •

وقد سلك التجار اثناء تنقلهم بين العراق وبلاد الروم البيزنطيين وشرق

اوربا ، عدة طرق ، كان اهمها الطريق الذي ربط مدن العراق الكائنة في شمالي الجزيرة الفراتية والموصل ، حيث يصعد الطريق شمالا حتى ينتهي به المطاف عند مدينة القسطنطينية او طرابزون .

وذهب بعض التجار العراقيين الى حوض نهرُ الفولغا ، وكانوا يلقون معاملة طيبة ، ويدفعون ضريبة قدرها عشر قيمة البضاعة التي يحملونها وكانوا يجلبون من هناك انواع الفرو ، كالسمور والسنجاب ، وفرو الثعالب والنشاب والسيوف والدروع والعسل والشمع .

وعمل الخزر كوسطاء مهمين في التجارة بين مركز الخلافة العباسية وبين شرق اوربا .

ووصل بعض التجار الروس الى بغداد ، يحملون بضائعهم على الجمال و واهم ما كانوا يتاجرون به فرو الخزر وفرو الثعالب السود الذي يعتبر من اجود انواع الفرو ، والسيوف ، وعندما كانوا يمرون ببلاد الروم كان صاحب الروم يعشرهم ، وقد يمرون ببحر الخزر فيعشرهم صاحبها ، وكثير منهم كان يحمل تجارته على الابل الى بغداد ، وبالمقابل وصل التجار العراقيون الى مدينة كييف حاملين معهم بضائع بلادهم ، وفي مقدمتها المنسوجات الرقيقة والمخملة والناعمة المطرزة ، او المصنوعة من الحرير ، التي كانت تصنع في مدينة بغداد والموصل ، ونالت تقدير سكان تلك المناطق ، وجالبين معهم من هناك المناطق ، وجالبين معهم من هناك المناطق ، وجالبين معهم من هناك المناطق ، والمسلم المرعزية ، وتشير النصوص الى ان الكهرب الصقلبي المحمول من منطقة البلطيق كان يفضله المسلمون حيث كانوا يأخذونه ويصدرون منطقة البلطيق كان يفضله المسلمون حيث كانوا يأخذونه ويصدرون

وتشهد النقود المسكوكة في العراق والتي وجدت طائفة منها في روسيا وحوض بحر البلطيق وخليج فنلندة ، باتساع التجارة التي مارسها العراقيون مع تلك الاصقاع ، وكذلك العملات التي اكتشفت علىطول مجرى نهر الفولغا، كل ذلك يؤكد قوة التبادل التجاري بين هذه المناطق ومركز الخلافة العباسية •

واقدم هذه النقود يعود الى بداية القرن الثاني الهجري (الثامن الميلادي) لكن اكثرها يعود للفترة التي بين نهاية القرن الثالث واواسط القرن الرابع الهجريين وفيها كمية من النقود البغدادية التي قبلت في اوربا الشرقية وراج تعاملها في الاسواق هناك وهذا يؤكد لنا ان التجارة العراقية كانت نشطة مع تلك البلاد •

وكان التجار الاجانب يخزنون بضائعهم في مخازن خاصة كما كانـوا ينزلون هم ودوابهم في بنايات خاصة ، فيها غرف ينزلها التجار ، تكـون في الطابق الثاني وتتصل ببعضها وهذه البنايات لا توجد في المدن الرئيسية فحسب بل في المحطات الممتدة على طول الطرق التجارية .

والملاحظ ، ان الحروب التي كان يشتد اوارها بين الفينة والاخرى بين الدولة العباسية والامبراطورية البيزنطية ، لم تقف كثيرا امام الرحلات التجارية بين مركز الخلافة وبلاد الروم • وقد رحب المسؤولون العرب المسلمون بالتجار الاجانب الذين كانوا يدفعون العشر ، ويعتبرون مستأمنين لمدة عام •

# التبادل التجاري مع الهند

كانت البصرة المركز الرئيس للطرق البحرية ، التي يذهب اولها الى الهند والصين ، بينما يدور الثاني حول سواحل شبه الجزيرة العربية الى البحر الاحمر والى شرق افريقيا .

ولما كان الخليج العربي ضحلا عند مصب دجلة ، فقد انشىء منار في البحر تسترشد به السفن التجارية القادمة الى البصرة .

وكان هذا المنار بهيئة بيوت انشئت فوق جذوع النخل منصوبة في الخليج يبلغ ارتفاعها حوالي خمسين قدما فوق سطح الماء ، ورتب في البيوت قوم يوقدون المنار بالليل لكي تبتعد السفن عن الاماكن الضحلة .

وكانت التجارة البحرية معالهند نشطة نظراً للمنتوجات التي تنتجها والتي يحتاجها العراقيون • واهم مراكز التجارة في الهند هي الديبل وقد وصفها الاصطخري بانها « غربي مهران على البحر ، وهي متجر كبير وفرضة لهذه البلاد وغيرها • • وهو بلد قشف وانما مقامهم التجارة » • ووصفها ابن سعيد بانها اكبر فرض السند ، ويجلب منها المتاع الديبلي •

وفي الديبل كان العرب ومنهم العراقيون ، يتبادلون البضائع مع التجار الهنود الذين يجلبون بضائعهم من داخل الهند او من المدن المجاورة .

ومن المراكز التجارية الاخرى المنصورة ، وهي مدينة كبيرة تقع على نهر مهران واهلها مسلمون • والملتان ، وهي مركز مهم للتجارة مع الاقسام الداخلية من الهند ، حيث فيها معبد تقصده جماهير الحجاج الهنود من داخل البلاد•

وقد عني العراقيون بتوسيع صلاتهم التجارية مع البلاد التي يتاجرون معها ، وذلك بانشاء مراكز تجارية لهم ، يجعلون فيها الوكلاء ، ويؤسسون المخازن ، وفي ضوء ذلك كانت لهم مراكز مهمة في الهند اذ شاهد المسعودي في سنة : ٣٠هـ/٩١٩م مستوطنة تجارية عربية في منطقة صيمو (Chaul) الحالية ) فيها نحو عشرة الاف شخص قدموا من البصرة وبغداد وغيرهما ، ومن افراد من نسب عربي ولدوا في البلاد ، وفي المستوطنة ايضا تجار كبار ،

اما الطريق البري الى الهند فكان طويلا وشاقا ومحفوفا بالمخاطر وفي القرن الثالث الهجري (التاسع الميلادي) كان التجار اليهود (الردانية) يذهبون برا من البصرة الى الاهواز، ثم الى كرمان، ومنها الى السند تسم الهند، وهناك طريق اخر كثيرا ما سلكه التجار، يمتد من العراق الى خراسان ثم الهند، ولكن الظروف السياسية انذاك، كانت لاتسمح بورود تجارة تستحق الذكر مع داخل الهند عبر هذا الطريق،

اما السلع التي كانت تجلب من الهند، فاهمها النمور والفيلة وجلودالنمور

والياقوت الاحمر وجوز الهند ، كما كان يجلب من الهند الاخشاب الصلبة ومن انواعها الابنوس وخشب الصندل الابيض ،الذي وصفه الصابي بانه «الصندل الفواح » والخيزران الذي يستعمل للرماح ، وهي اسلحة الفرسان والرجالة ، وقد اشتهرت الرماح الخطية التي يجلب قناها من الهند ، ومن الاخشاب الصلبة الساج ، الذي كان يستخدم بكثرة في بناء البيوت ، وقد اشتهرت البصرة باستعمال خشب الساج ، كما استعمل ببغداد بكثرة منذ انشائها ، وفي بعض المدن العراقية الاخرى ،

ويجلب من الهند ايضا التوابل ، ومنها الفلفل والكبابة ، والجوز بوا (جوزالطيب) والقرنفل • وكذلك تجلب بعض العطور ، ومن انواعها المسك والعنبر ، والكافور ، والعود الهندي • ومن السلع الاخرى التي تجلب من الهند العقاقير ، والعاج المصنع •

وتأتي التمور في مقدمة صادرات العراق الى الهند ، ومن المحتمل ان المنتوجات العراقية الاخرى ، الزراعية منها والصناعية كان يصدر ما فاض منها. عن حاجة السوق الداخلية ، كما تصدر الى الهند الخيول .

# التجارة مع الصين

كانت السفن الخارجة من البصرة ، والتي تقصد الصين تمر في طريقها الى مسقط ، ثم الديبل ، ثم كولم ملى (كويلون) • وبعد ثذ تسير حول الجزء الجنوبي من جزيرة سرنديب (سيلان) متجهة شرقا الى جزيرة لنجبالوس شم الى كله بار • وبعد ذلك تعبر مضيق شلاهط (ملقا) نحو جزيرة تبومـــه (سومطره) ، ثم تقصد مباشرة الى كندرانج (في دلتا ميكونج) ثم الى الصنف (حمنها الى خانقو ، وهي كانتون الحالية ميناء الصين العظيم •

وكانت الملاحة نشطة ، ومباشرة في القرن الثالث الهجري ، وهي تصل

خانقو – اي كانتون الحالية – وقد وصف المسعودي خانقو بانها «مدينة عظيمة على نهر عظيم ١٠٠ تدخل هذا النهر سفن التجار الواردة من البصرة ١٠٠ بالامتعة والجهاز » • ان اشارة المسعودي هذه تدل على ان تلك الملاحة لم تظهر فجأة في زمنه ، بل كانت استمرارا لنشاط تجاري يرجع الى أزمنة قديمة ، حيث يذكر في مكان اخر ان مراكب الصين كانت تأتي السي الابلة والبصرة • وكذلك كانت المراكب تذهب من الابلة والبصرة الى الصين •

ان ظروف الملاحة في المحيطات الجنوبية الواسعة تقضي ان تكون المراكب التي تبحر الى الصين قوية وكبيرة ، لتستطيع مقاومة العوارض والاخطار ، وحمل ما تحتاجه تلك السفرات الطويلة والمحفوفة بالمخاطر من مؤن ورجال وان تكون من السعة ما تكفي لحمل بضائع كثيرة .

والواقع أن ضخامة السفن التي تذهب الى الصين كانت تثير تعجب أهل كانتون • فكان علوها عن سطح الماء يبلغ حدا يضطر المسافرين الى استعمال سلالم يبلغ ارتفاعها عشرات الاقدام ليصعدوا الى سطحها •

ونظرا لضخامة السفن الصينية وكثرة حمولتها ، فالضرائب التي تؤخف منها ، كانت تبلغ اضعاف ما يؤخذ من غيرها من السفن ، فقد كان يؤخذ منها في كولم ملي (كويلون في الملبار) الف درهم ، فيحين انه تؤخذ من غيرها ما بين عشرة دنانير الى عشرين ديناراً .

وكان ربابنة السفن الصينية مسجلين في دائرة التجارة البحرية الموجودة في خانقو ، غير انهم لم يكونوا من اهل الصين ، والراجح ان تسميتها ( بالسفن الصينية ) يعود الى استخدامها في التجارة مع الصين وان ملاكيها من العراقيين وغيرهم من العرب .

ونستطيع ان تتلمس قوة النشاط التجاري بين العراق والصين في ان

السلطات هناك عينت احد المسلمين ليرعى شؤون مواطنيه في الصين وكانت. نقام صلاة العيد فيها ، ويدعى للخليفة على المنابر .

وكان الحكام الصينيون يولون رجالا من المسلمين للحكم في الخلافات. التي فد تحدث بينهم وبين اهل الصين ، وهوامر كان يرتاح له المسلمون ، ، ،

ومن المعلوم ان جالية عراقية قد استوطنت في خانقو ، وتعلم افرادها اللغة الصينية ، واصبحوا وسطاء بين الحكومة الصينية وبين التجار العرب .

وكانت مدينة كانتون المركز الرئيسي للتجارة مع الصين فقد رددت المصادر العربية ذكر كانتون ، وتكلم عدد قليل منها عن تجارة العرب مع كانتون ، مما يدل على مدى سعة هذه التجارة واستمرارها ، فقد وصفها السيرافي بانها : «مرفأ السفن ومجتمع تجارات العرب واهل الصين » ووصفها المروزي بانها : «مرفأ عظيم وبها نهر كبير يخترق البلدة ، وعليه جمر . وعلى احد جانبيه اسواق التجار الغرباء ، وعلى الجانب الآخر اسواق اهل المدينة ، واكثر من يقصدهم التجار العرب ٠٠ وفي هذه المدينة صاحب عشر الملك يجمع امتعة التجار ويأخذ منهم العشر ٠٠ وملكهم يكرم التجار ولا ظلم على احد مسن يرد ناحيته ٠٠ ورسمه ان يأخذوا من التجار الذين يردون هذه المدينة مسن يرد ناحيته ٠٠ ورسمه ان يأخذوا من التجار الذين يردون هذه المدينة كل عشرة ثلاثة » ٠

وفد فرضت الحكومة الصينية تنظيمات خاصة على التجار ، وقد ذكر السيرافي الرقابة الصينية على السلع المستوردة فقال : « واذا دخل البحريون من البحر قبض الصينيون متاعهم وصيروه في البيوت وضمنوا الدرك الى ستة اشهر الى ان يدخل اخر البحريين ثم يأخذ من كل عشرة ثلاثة ، ويسلم الباقي. الى التجار وما احتاج اليه السلطان اخذ باغلى الثمن وعجله ولم يظلم فيه » •

وذكر المروزي بعضا من تلك التنظيمات فقال : « واذا وصل المركب الي باب هذه المدينة خرج اليه الامناء والكتاب من اهل البلد فيكتبون عدد ما في،

المركب من الرجال والنساء والصبيان •• ثم يكتب اسم صاحب المركب واسم. ابيه ويكتب اسماء الذين معه من التجار وتكتب اسنانهم •• ومن اي بلد هو •• ويثبتون جميع ما في المركب من الامتعة • فاذا اثبتوا جميع ما في المركب أذنوا لهم بالنزول •• ثم يخرج ما في المركب من الامتعة ويوضع في بيوت ويختم عليها الامناء ، ويمنع البيع والشراء ستة أشهر الى اخر وقت الريح فاذا علموا الم المراكب انقطعت وجاء وقت لا يقدم فيه احد سلموا المتاع الى التجار بعدما اخذوا منه المكس ، وهو من كل عشرة ثلاثة فيبيعون كما يريدون » •

ان الغرض من احتجاز السلع كلها حتى نهاية موسم الملاحة ، هو اتاحــة فرص متساوية للجميع ، وكذلك تخفيض الاسعار باغراق السوق بالسلع .

وكانت ثمة قيود اخرى قبل رحلة العـودة ، فقـد كان هناك مفتش. للتجارة البحرية صيني ، وكان على التجار تسجيل اسمائهم في مكتبه ، وعليه ان يفحص بيانات شحنهم ، ويجمع منهم ضرائب التصدير ورسوم الشحن ، ويمنعهم من تصدير طائفة معينة من السلع النادرة الغالية الثمن .

وقد تعرضت التجارة مع الصين الى هزة عنيفة خلال القرن الثالث الهجري ، بسبب الحرب الاهلية التي قامت في الصين عام ٢٦٤ هـ /٨٧٧ م والتي راح ضحيتها مائتا الف تاجر في خانقو من المسلمين وغيرهم ، وقد ادى. ذلك الى شل التجارة الصينية .

وبالرغم من القضاء على الثورة الصينية ، ورجوع الملك ، فقد بقي. الوضع الداخلي للصين قلقا ، اضافة الى الاجراءات التعسفية والمعاملة السيئة التي لقيها العرب في الصين في تلك الفترة ، جعلتهم ينقلون مركزهم من كانتون. الى كله بار ، التي اصبحت مركز الملاحة والتجارة • وهذا واضح مما قاله المسعودي في زمنه «حوالي ٣٣٢هـ / ٩٤٣م » •

غير ان الثورات الصينية ، والاضطهادات الشديدة ، والقيود الجديدة.

التي فرضت على التجار العرب، وكذلك انتقال مركز التجارة الى كله بار، لم يؤد الى انقطاع تام للتجارة و فقد ظلت بعض الصلات المباشرة، وان كانت ضعيفة، وقد ازدادت تلك الصلات قوة قبل نهاية القرن الرابع الهجري (العاشر الميلادي)، اذ بذلت الحكومة الصينية جهدها لتنشيط التجارة الخارجية، وارسلت وفدا الى الخارج ليقنع التجار بالمجيء الى الصين، ومنحت التجار الاجانب اجازات خاصة لاستيراد البضائع، ثم اخذت بعد ذلك التدابير اللازمة لتنظيم التجارة الخارجية و ففي سنة ٣٦٠ هر ٧١١ م، اعيد تنظيم دائرة الملاحة في كانتون وجعلت التجارة الخارجية بين ٣٦٠ س ٣٧٨م الحكومة تنظيم دائرة الملاحة في كانتون وجعلت التجارة الخارجية بين ٣٦٠ س ٣٧٨م وأيد المولة و في سنة ٣٩٠ هر ١٩٩٨ م انشأت الحكومة دوائر للتجارة البحرية في هانج شو (Hang Chou)، وفي منتج شسو (Mingchou)، وفي نتج شسو (Ning Chou) الحالية بناء على طلب التجار الاجانب وتسهيلا لمعاملاتهم و

اما التجارة بين العراق والصين عبر الطريق البري ، فقد كانت ضئيلة ان لم تكن معدومة ، اذ ان الرحلة كانت طويلة ، وكثيرا ما اغلقت الحكومـــة الصينية الطريق المؤدية الى الصين كوسيلة للحد من التغلغل الاجنبـــي .

اما الطريق البحري فكان اسهل ومفضلا على الطريق البري لدرجة ان بعض التجار كانوا يأتون من سمرقند الى البصرة ومن هناك يسلكون الطريق البحري الى الصين ٠

وكان العراق يستورد من الصين الحرير والثياب الحريرية والديباج ومناديل الغمسر والمماطر المشمعة ، وكذلك الغضائر واللبود والعقاقير والدارصيني ، واواني الذهب والفضة والسروج والكاغد والمداد .

ومنذ ان استقرت الاوضاع في الدولة ، اخذت السفن العراقية تبحر من البصرة قاصدة الصين ، والشرق الاقصى حاملة معها البضائع التي كانت تنتج

في مركز الخلافة • ومن المرجح ان التمور وسلعا اخرى ، كانت قد صدرتالى تلك البلاد ، وانها لقيت رواجا واقبالا من سكان الصين •

## العلاقات التجارية مع ساحل أفريقية الشرقى

نانت السفن الماخرة من البصرة والابلة تصل الى سواحل شرقي افريقية حتى سفالة (موزمبيق) ، وهي حد اسفارهم التجارية ، ويبدو ان السفن التي تبحر الى افريقية كانت تسير بشكل قوافل بلغ بعضها ست عشرة سفينة ، وذلك لاسباب امنية .

ومن السلع التي تجلب من الساحل الافريقي هو الذهب ، واهم مناجمه سقالة الزنج ، وقد اطرى البيروني الذهب بسقالة الزنج ، وذكر انه في غاية الحصرة ، واورد تفاصيل في طريقة استيراده ، وقال ابن الوردي « والى جهة الزنج ارض سقالة الذهب ، ومن عجائب ارض سقالة ال بها التبر الكثير ظاهرا ، زنة كل تبرة مثقالان ، وثلاثة واكثر » ، وذكر ابن سعيد ان اكثسر معاش اهل اسقالة الذهب والحديد ،

ومن المناطق الاخرى التي تنتج الذهب بلاد الزنج ، وجزيرة قتنبلـــو (مدغشقر ) .

واهم السلع التي تجلب من شرقي افريقية الفلفل ، والعنبر ، والكافور والعاج . كما كان يجلب من افريقية الاخشاب ومنها الساج والابنوس .

ومن اهم صادرات العراق الى افريقية التمور التي كانت تلاقي اقبالا كبيرا من قبل سكان تلك المناطق وكانوا يقايضونها بسلع ومنتوجات بلادهم، وهكذا ظلت تجارة العراق مع شرق افريقية نشطة حتى اواخر العهد العباسي م

### المصادر والمراجع

- ۱ ابن الامیر : علی بن ابی الکرم محمد بن عبدالکریم الجزری ( ت ۱۳۰ هـ )..
   انکامل فی الماریخ ، ۸ اجزاء القاهرة ۱۳۵۳ هـ .
  - ۲ "لاصطخري: ابراهيم بن محمد ( ۱۲۲۵ ۱۹۲۷ )
     السالك والممالك ، بريل ، ليدن (۱۸۷۰ ۱۹۲۷ )
     الاقاليم ، نشره Gothae
  - ۲ ـ بررك: بن شهريار الناخذاه الرام هرمزي. تجانب الهند بره وبحره وجزائره ، ليدن ۱۸۸۳ ـ ۱۸۸٦ .
  - ٤ سـ البكرى: عبدالله بن عبدالعزيز (ت ١٨٧ هـ).
     معجم ما استعجم من اسماء البلاد والمواضع ) القاهرة ١٣٦١ هـ .
    - ٥ البيروني: محمد بن احمد (ته.٤)هـ).
       الجماهر في معرفة الجواهر ، ط١ حيدر اباد الدكن ، ١٣٥٥هـ.
      - آن البيطار: عبدالله ابن احمد (ت ٢٤٦هـ).
         الجامع لمفردات الادوية والاغذية ، القاهرة ١٢٩١هـ.
        - ٧ ــ الثعالبي : عبدالملك بن محمد (ت ٢٩ هـ) .
           ثمار القلوب ، القاهرة ١٩٦٥ لطائف المعارف ، القاهرة ١٩٦٠ .
          - ٨ انجاحظ: عمرو بن بحر ( ٣٥٥٠هـ )
             التبصر بالتجارة ، دمشق ١٩٣٢م .
             رسائل الجاحظ ، القاهرة ١٩٦٥ م
          - ۹ الجهشیاری: محمد بن عبدوس (۳۳۱هه)
             الوزراء والکتاب ، القاهرة ۱۹۳۸م
          - ۱۰ ابن حوقل : ابو الفاسم بن حوقل (ت٢٦٧هـ)
             صورة الارص ليدن ١٩٣٨ .

- ۱۱. ابن حردادبة: عبدالله بن عبدالله (ت٣٠٠هـ).
   المسالك والممالك ليدن ١٨٩٩ .
- ١٢ الدمشفي : جعفر بن علي (ت ٧٠٠ هـ) .
   الاساره الى محاسن التجاره ، دمشق ١٣١٨ه.
  - ۱۲- ابن رسنه: احمد بن عمر (ت. ۲۹هـ) .
    الاعلاق النفيسه ، ليدن ۱۸۹۱ هـ .
- ١١٠ الرسدي ، أبو اللطف محمد مرتضى الحسيني الواسطي ( ١٠٢٥هـ ) مام العروس ، بيروت ١٩٦٦ .
  - ۱۵ ابن سعید المفري : علي بن موسى (ت٦٨٥هـ) .
     ۱۱۰ الحفر افیه ،: بیرون ۱۹۷۰ .
  - ١٦ ابن سيده : ابو الحسن على بن اسماعيل ( ت ٥٨) هـ ) .
     المحسس ، ببروت ( بلا ) .
    - ۱۷ السيرافي: ابو زيد الحسن بن الريد .
       رحلة السراف ، بغداد ١٩٦١ .
  - ١٨... شبخ الربوه : محمد بن ابي طالب الانصاري الدمشقي (ت٧٢٧هـ) ، حية الدهر في عجائب البر والبحر ، بيروت ١٩٢٣ .
    - ۱۹ اسه النساني : الهلال بن المحسن بن ابراهيم بن رهرون (ت١٤١هـ). رسوم دار الخلافة ، بغداد ١٩٦٤ .
      - . ۲ ... الطبرى : محمد بن جرير (ت. ۳۱ هـ). تاريخ الرسل والملوك ١٠ اجزاء ، الفاهرة ١٩٦٦ .
      - ٢١ ــ ابو الغداء: عماد الدين اسماعيل بن محمد ات٧٣٢هـ) . بقو بم البلدان باريس ١٨٤٠
        - ۲۲ ان العقبه: احمد بن ابراهیم (ت۳۹۵هـ) ، خنصر کتاب البلدان لیدن ۱۸۸۰ .
        - ۲۳ ــالفزوینی: ابو رکریا بن محمد (ت۲۸۲هـ) . اثار البلاد واخبار السباد ، بیروت ۱۹۹۰ .
      - ٢٤ ـ . العلم ـ . ندى : احمد بن علي (ت ٨٢١ هـ ) . سبح الاعشى في صناعة الانشيا ، الفاهرة ١٩١٣ – ١٩٢٢ .

- ٢٥ المروزي : شرف الزمان طاهر المروزي (ت القرن السادس الهجري)
   ابواب الصين والترك والهند ، لندن ١٩٤٢ .
  - ٢٦ المسعودي: علي بن الحسين (٣٤٦هـ) .
     مروج الذهب ومعادن الجوهر ، القاهرة ١٩٠٨ .
  - ٢٧ المقدسي : ابو عبدالله محمد (ت ٣٧٥هـ) .
     احسن التقاسيم في معرفة الاقاليم ، ليدن ١٩٠٦ .
  - ۲۸ النویري: احمد بن عبدالوهاب (۳۳۳هه) ٠
     نهایة الارب في معرفة فنون الادب ، القاهرة ۱۹۹۳ ٠
  - ٢٩ ابن الوردي: سراج الدين ابو جعفر عمر .
     خريدة العجائب وفريدة الغرائب الفاهرة ١٣٣٤ هـ .
  - .٣. ياقوت: شهاب الدين ابو عبدالله الحموي ( ٦٢٦ هـ ) ٠ معجم البلدان ، لايبزك ١٨٦٨ ٠
    - ٣١ اليعقوبي احمد بن جعفر بن وهب (ت ٢٨٤هـ) ٠البلدان ، بريل ، ١٨٩٢ ٠
    - ٣٢ حوراني : جورج فضلو . العرب والملاحة في المحيط الهندي . القاهرة ١٩٥٨ .
  - ٣٣٠ الدوري: عبدالعزيز . تاريخ العراق الاقتصادي في القرن الرابع الهجري، بغداد ١٩٤٨
    - ٣٤ العاني: عبدالرحمن عبدالكريم . البحرين في صدر الاسلام ، بغداد ١٩٧٣ . عمان في العصور الاسلامية الاولى ، بغداد: ١٩٧٧ .
    - ٣٥- عثمان : فتحي . الحدود الاسلامية البيرنطية ، دار الكتاب ، القاهرة (بلا) .
    - .٣٦ العلى: صالح احمد . محاضرات في تاريخ العرب ، بغداد ١٩٦٤. التنظيمات الاجتماعية والاقتصادية في البصرة ، بيروه ١٩٦٩ .
  - ٣٧\_ فهمي : نعيم زكي . طرق التجارة الدولية ومحطاتها بين الشرق والغرب القاهرة ١٩٧٣ .
    - ٣٨ الكبيسي : حمدان عبدالمجيد . اسواق بفداد ، بفداد ، ١٩٧٩ .

# النض النامن ولارولارت لالرولة ونفقاها

## د ۔ فاروق عرفوزي

كلية الاداب ـ جامعة بفسداد

## النظام المالي

مقدمــة

يعتبر الخليفة الراشدي عمر بن الخطاب (رض) واضع القواعد الاساسية النظم المالية في ولايات الدولة العربية الاسلامية ، ومن الطبيعي ان يكون عمر بن الخطاب قد استند في تنظيماته هذه على الشريعة الاسلامية وعلى سوابق هامة هي تنظيمات الرسول صلى الله عليه وسلم وكذلك تنظيمات البلاد المفتوحة التي كانت واقعة تحت السيطرة الساسانية والبيزنطية،

لهذا فان اعطاء فكرة موجزة عن هذه السوابق التاريخية يعتبر امرا ضروريا لكي تتضح لنا جذور هذه التنظيمات ولنتبين مااستمر منها وماعند"ل او تفسير ٠

اتبع الرسول (ص) سياسة اقتضتها الظروف الآنية وهي تتصف بالمرونة وبمراعاة حالة البلاد التي دخلت ضمن الدولة الجديدة • ويمكن تصنيف تدابيره كما يأتي:

آ ــ الاراضي التي لم يكن سكانها عربا وهي خيبر ووادي القرى ، أما بالنسبة لخيبر فقد فتحت عنوة بعد قتال فغنمها الرسول (ص) وقسمها بين المسلمين وفق الآية (واعلموا ان ما غنتم من شيء فان لله خمسه ولرسوله ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل) • فكان خمس خيبر لله ولرسوله الذي اعطى منه لنسائه ولذوي قرباه حيث كانت الحاجة في بني عبدالمطلب اكثر ولذا اعطاهم اكثر وكذلك لليتامى والمساكين من المسلمين مرجالا ونساء وكذلك رجال تدخلوا بين رسول الله (ص) واهل فدك بالصلح،

اما الاربعة الاخماس الباقية فقسمها بين المسلمين الذين فتحوا خيبر لكل فرس سهمان ولفارسه سهم واحد ولكل راجل سهم اي انه اعطى الفارس ثلاثة اسهم والراجل سهما واحدا .

على ان الضرورة جعلت الرسول ( ص ) يعدل في هذا التدبير ويعطي الارض لاصحابها بالمقاسمة على النصف لقلة الايدي العاملة وخبرة اهــل خيبر بالزراعة •

كما ان وادي القرى فتحت عنوة فاصاب المسلمون منها أثاثا ومتاعا وخمس رسول الله (ص) ذلك وترك النخل والارض في ايدي اليهود وعاملهم على نحو ما عامل اهل خيبر •

ب - اراضي العرب: اتبع الرسول (ص) سياسة خاصة مع اراضي العرب ذلك لأنه لم يضع عليها الخراج بل وضع عليها العشر وفي هذا هدف سياسي فضريبة الخراج ربما تحمل معنى الخضوع وهو يريد للعرب المسلمين وحدة سياسية قوية وكريمة ، ففي اليمن مثلا اقر السكان على اراضيهم وفرض عليهم دفع عشر انتاج ماسقي بصورة طبيعية ونصف العشر على ماسقي بآلة وفي البحرين تركت الارض لسكانها العرب على ان يقاسموا اللولة التمر، .

اما في المدن الشمالية العربية فقد فرضت الجزية على اهل تيماء مقابل بقائهم في ارضهم وكذلك صالح اهل نبوك على الجزية كما وان اهل اذرح فرضب عليهم ضريبة تقدر بمائة دينار وهكذا بالنسبة لعدد آخر من المدن الشمالية و ان تدابير الرسول (ص) في هذا الشأن كانت تختلف باختلاف الظروف والمدن التي انضمت الى الدولة الاسلامية و

اما بالنسبة لاهل الذمة فقد فرض الرسول (ص) الجزية على من كان منهم في الحجاز وقصرها اول الامر على الرجال حيث لم يدخل النساء ولا العسبيان وكان على الرجل ان يدفع دينارا واحدا او نحوه و والمعروف ان الجزية فرضت على اهل الذمة من اليهود والنصارى ثم الحق الرسول (ص) بهم المجوس حيث يروي ابو يوسف في كتاب الخراج « ان رسول الله (ص) قد قبل من مجوس البحرين الجزية واقرهم على مجوسيتهم » كما انه عمل نفس العمل بالنسبة الى مجوس اليمن •

وقرر الرسول الملكية العامة للماء والكلأ والنار وقال « الناس شركاء .في الماء والكلأ والنار» ولعل المقصود بالنار هو الحطب الذي يستعمل وقودا .

ولذلك نستطيع ان نستخلص قواعد عامة ظهرت في عهد الرسول (ص):

اولاً ــ تقسيم خيبر ووادي القرى التي فتحها المسلمون عنــوة مقاسمة على النصف منا يخرج من التمر والحب وغيره ٠

ثانيا ــ تعتبر بلاد العرب اراضي عشر، ويدفع المسلمون الزكاة بنسبة ٥ر٢٪عن اموالهــم ٠

ثالثًا ــ الجزية يدفعها اهل الكتاب وألحق بهم المجوس •

رابعا ــ ادخال مبدأ ضيافة المسلمين في المناطق التي يحلون فيها • وهــذه الحالة اقتضنها الواجبات العسكرية الملقاة على المقاتلة في تلك الفتــرة حيث كان الاسلام ينتشر وحدود الدولة تتوسع •

خامسا \_ الملكية العامة للماء والكلا والناربين الناس في حدود الحمى ٠

سادسا \_ وحين فتح الرسول (ص) مكة لم يغنم منها شيئا ولم يقسم اموال اهلها • وفي غزوة حنين انتصر الرسول (ص) على هوازن ولكنه عفا عن السبى وحذا المسلمون حذوه •

سابعا \_ وفي معاهدة الصلح مع اهل نجران من العرب النصارى اشترط عليهم ان يدفعوا ضريبة عينية وان يستضيفوا المسلمين ما لا يزيد على عشرين يوما •

وكان عهد عمر الفاروق عهد فتوح حيث حررت كل الاقاليم العربية خارج الحجاز كما فتحت اكثر اقاليم بلاد فارس واقتطعت مصر وافريقية من دولة الروم ، وكتب قادة الجيوش الاسلامية الى الخليفة في المدينة يستشيرونه في قسمة الفيء والغنائم بين المسلمين وكذلك بقسمة المدن وسكانها من اهل البلاد وكذلك الارض المزروعة وغير المزروعة .

وقد فكر عمر مليا واستشار صحابته وتوصل الى الرأي بوقف توزيد الارض ووضع ضريبة الخراج على الارض وضريبة الجزية على سكان البلاد المفتوحة ، ويناقش عمر صحابته «أرأيتم هذه الثغور لابد لها من رجال يلزمونها، أرأيتم هذه المدن العظام لابد ان تشحن بالجيوش ويدر عليها العطاء، فمن اين يعطى هؤلاء اذا قسمت الارضون ومن عليها ؟» ويستند عمر بن الخطاب على كتاب الله الذي يقول « وما أفاء الله على رسوله من اهل القرى فلله وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل كي لا يكون دولة بين الاغنياء منكم » ويؤكد الخليفة الراشدي بان الآية عامة في القرى كلها وليست خاصة ويحذر من خطورة حصر الثروة وتداولها بين فئة معينة صغيرة ، ويصل عمر بن الخطاب الى النتيجة المنطقية وهي « لا يمكن تقسيم الفيء بين هؤلاء وندع من يجيء بعدهم » وكتب بذلك الى سعد بن ابسي

وقاص كما كتب السى ابي عبيدة بن الجراح والقادة الآخرين يعلمهم بان الارض التي فتحها المسلمون وقف للامة بجميع اجيالها وهمي في، محبوس (موقوف) لهم لا يملك ولا يورث .

لقد استفاد الخليفة عمر بن الخطاب من التنظيمات المحلية من حيث الاساس ولكن العديد من التعديلات اجريت في النظم المالية لتوافق الظروف الجديدة التي تنجت عن الفتح الاسلامي ولتتفق مع مبادىء الاسلام السمحاء وقسم الخليفة عمر بن الخطاب الاراضي المفتوحة الى الاقسام التالية:

- أ \_ الصوافي وهي الارض الخاضعة للدولة وتدعى صوافي الامام ويدخل في هذا الصنف كما يقول البلاذري اراضي كسرى التمي فتحها العمرب واراضي افراد العائلات المالكة الساسانية واوقاف بيوت النار واراضي من قتل في الحرب (من الاعداء) وكذلك المستنقعات والاراضي المجففة (من المستنقعات) .
- ب ـــ ارض الصلح وهي الارض التي صالح اهلها المسلمون على ان يدفعوا ضريبة واحدة وتبقى ملكية اراضيهم لهم وكانت هذه الضريبة تفرض على اهل المنطقة ثم توزع فيما بينهم على الافراد وهي ارض الفيء •
- ج ـ الاراضي الخراجية التي فتحها المسلمون عنوة عن طريق القتال وابقوا عليها سكانها الاصليين وقد اوقفها عمر بن الخطاب على مصالح المسلمين كافة بدل توزيعها على المقاتلة الذين فتحوها ان تنظيمات الخليفة الراشدي عمر بن الخطاب المالية لم تكن واحدة في كل الاقاليم بل اننا نلاحظ اختلافات بين أسس الضرائب في العراق والشام والجزيرة الفراتية ومصر فقد أمر للخليفة عمر بن الخطاب بمسح الاراضي المزروعة في منطقة السواد مثلا ثم وضع الخراج على كل من بيده ارض واختلفت كمية هذا الخراج باختلاف المحاصيل على ن مصادرنا مضطربة في مقداره •

اما بالنسبة للجزية فقد فرضت على اهل الذمة بعد ان قسموا الى ثلاث فئات واخذ من كل منها حسب قدرتها المالية فيدفع الغني ثمانية واربعين درهما سنويا والوسط ٢٤ درهما والفقير ١٢ درهما وتذكر بعض الروايات انه ختم وعلى اعتاق اهل الذمة رصاصا ليكون الختم وثيقة شخصية واعفى النساء والشيوخ والصبيان من الجزية • وكان ينتظر من اهل الذمة ضيافة من يمر بهم من المسلمين ولا تتعدى هذه الضيافة ثلاثة ايام •

ولابد ان نشير الى ان وطأة الضرائب في الدولة العربية الاسلامية خفت عما كانت عليه في العصر الساساني او البيزنطي • وان مقارنة بين الضرائب التي فرضها الاسلام وبين انواع الضرائب والاعباء التي كانت مفروضة سابقا توضح ان الاسلام ألغى اكثر الضرائب السابقة فلم يبق الا الجزية والخراج وهما ضريبتان موجودتان في العصر الساساني والبيزنطي •

كانت الدولة الساسانية تخوض حروبا طويلة مع البيزنطيين تحتاج الى الاموال فتفرض ضرائب استثنائية يقع عبؤها كما يقول كريستنسن في كتابه ( الدولة الساسانية ) على الاقاليم الغربية الغنية وخاصة العراق ( ص ١١١ – ١١٢ ) • وهناك ضرائب الآيين وهي الهبات المنظمة التي كانت تقدم للشاهنشاه في عيدي النيروز والمهرجان • يضاف اليها الضرائب التي يفرضها رجال الدين على افراد الشعب •

لقد ألفت الدولة العربية الاسلامية كل هذه الضرائب فلم يبق سوى الجزية والخراج وبمعنى آخر بسطت النظام المالي المعقد القديم وخففت الاعباء عن الناس من فلاحين وسكان مدن • كما ساوت بين الجميع وألغت كافة الامتيازات التي كان يتمتع بها افراد الاسرة الحاكمة والطبقة الارستقراطية ورجال الجيش والاساورة ورجال الدين (الموابذة) والكتئاب المقربين الى البلاط • وكانت هذه الفئات معفيّوة من الضرائب في العصر الساساني •

لقد كان العراق (السواد) احدى ولايات الدولة ولذلك فان القواعد المالية التي طبقت فيه لم تختلف بصورة عامة ، عن الولايات الاخرى رغم ان مسؤوليات العراق باعتباره قاعدة للفتوحات في المشرق اقتضت احيانا بعض التعديلات مثل ضم مسؤولية الادارة المالية الى الامير نفسه او تفويضه تعيين عمال الخراج من قبله ليشرف عليهم بنفسه ، كما اقتضت اجراءات استثنائية اثناء الازمات المالية كالاجراءات التي اتخذها الحجاج بن يوسف الثقفي .

## واردات الدولة

كانت واردات الدولة تجبى من المصادر التالية:

#### ١ ـ الزكاة:

وهي الضريبة التي تؤخذ من اموال المسلمين اذا بلغت نصابا معيناومضى عليها سنة وتدفع بنسبة ربع العشر ٥ر٢٪ وتؤخذ من الذهب والورق والابل والبقر والغنم والحب والثمار ، والبضائع التجارية حيث يؤخذ منها ربع العشر ايضا .

وتأتي الصدقة احياناً مرادفة للزكاة رغمان للصدقة معناها العام وهو اعطاء جزء من المال لاعمال الخير حسب تقدير الشخص فمقدار الصدقة غير محدد بينما الزكاة محدد ، والزكاة فريضة بينما الصدقة اختيارية .

وتصرف الزكاة حسب الآية القرآنية في سورة التوبة « انما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله والله عليم حكيم » ويقصد بالعاملين عليا الجباة ، وبالمؤلفة قلوبهم الذين يظهرو نالاسلام ولم يكن الاسلام عميقا في قلوبهم فحاول الرسول كسبهم وان يأمن شرهم لفترة مؤقتة ، اما الرقاب فهي عنق الرقيق اما الغارمون فههم الذين لا يستطيعون وفهاء دينههم في

موعده واما في سبيل الله فهو الجهاد ، وابن السبيل الذي انقطعت به الاسباب اثناء السفر .

ولايدخل مال الصدقة في مال الخراج كما وان جباتها يختلفون عن جباة الخراج • ويأخذ جباة الزكاة رزقهم من مال الزكاة نفسه • وتصرف زكاة كل بلد فيأهله ولا يجوز نقل صدقات بلد الى غيره الاسهم في سبيل الله (الجهاد) •

وكانت الزكاة تؤخذ من كل مسلم قادر عليها وخاصة المسجلين في ديوان العطاء واستمر اخذ الزكاة من الاعطية في خلافة الراشدين وردحا من العصر الاموي • والزكاة حـق اجتماعي ووسيلة مهمـة مـن وسائل التكافــل الاجتماعي وهي ليست احسانا من الاغنياء والموسرين وقد حذر القرآن من المكابرة فيها « ياايها الذين امنو لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والاذي » •

ويقول ابن حزم في المحلى « فرض الاسلام على أهل كل بلد ان يقوموا بفقرائهم ويكفوهم الضروري من حاجاتهم الغذائية والمعاشية » وليس هناك وسيلة افضل من الزكاة لتحقيق ذلك.

#### ٢ - الخمس:

وهو خمس الفيء وخمس الغنيمة • اما الفيء فهو كل ماوصل السبي المسلمين من غير قتال ، ويقسم خمسة اقسام متساوية حسب ماجاء في سورة الحشر : « ماافاء الله على رسوله من اهل القرى فلله خمسه وللرسول ولذي القربي واليتامى والمساكين وابن السبيل كي لايكون دولة بين الاغنياء منكم » اما الغنيمة فهي ماوصل الي المسلمين عن طريق القتال وتقسم حسب ماوردفي سورة الانفال : « واعلموا ان ما غنتم من شيء فان لله خمسه ولرسوله ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل » •

فكان الخمس من الفيء والغنيمة للدولة والاربعة اخماس الباقية تقسم على المقاتلة الا اذا ارتأى الخليفة والامير ان يطلق الاسرى مثلا . وقد اختلف

الفقهاء فيما تشمله الغنيمة كما وان التطبيق العملي للدولة فيما تشمله الغنيمة تغير حسب الظروف • كما وان المقاتلة أصبح لهم عطاء ثابت ورزق معين يأخذونه من الدولة وتسجل اسماؤهم في ديوان الجند •

لم تقسم الحكومة الاسلامية منذ عهد عمر بن الخطاب الاراضي التي استولى عليها المسلمون • فقد اجرى عمر ارض العنوة مجرى ارض الصلح فلم يقسمها وانما تركها فيئا مشتركا للمسلمين واتبع الامويون عموما المبدأ نفسه واستمرت الغنائم تقسم بين الغانمين استنادا على قاعدة عمر بن الخطاب « الغنيمة لمن شهد الوقعة » • ولم يتبع الخلفاء طريقة واحدة في تقسيم الغنيمة فبعد وفاة الرسول (ص) اسقط سهمه وسهم ذي القربى وقسمت الغنيمة على ثلاثة اسهم • الا ان خلفاء آخرين جعلوا هذين السهمين في الكراع والسلاح • وفي رواية تاريخية ان البعض كانوا يرون ان سبيل الخمس سبيل الفيء يكون حكمه للامام •

#### ٣ ـ العشـور:

اخذت الدولة الاسلامية منذ عهد الخليفة عمر بن الخطاب ضرائب على التجارة اشبه ماتكون بالمكوس ومقدارها ربع العشر من التجار المسلمسين ونصف العشر من تجار اهل الذمة اما التجار الاجانب الذين يدخلون مسن من خارج دار الاسلام للتجارة فتأخذ منهم الدولة العشر وكانت الضريبة تؤخذ مرة في السنة اذا انتقل من بلده الى بلاد اخرى وكان الموظف الذي يجبي الضريبة يسمى (العاشر)وكان يكتب كتاباً بما يأخذه من التاجر، ويرى بعض المؤرخين ان عمر بن الخطاب (رض) لم يضع حدا ادنى للاموال التجارية التي تؤخذ منها هذه الضريبة ولكن رواية في كتاب الخراج ليحيى بن آدم تشير الى ان الخليفة كتب الى ابي موسى الاشعري بالعراق ان يأخذ من تجار المسلمين من كل مائتين خمسة دراهم ومازاد على المائتين فمن كل اربعسين درهما درهم ومن تجار اهل الحراج نصف العشر ومن اهل الحرب العشر و

ويرى الفقيه ابو يوسف ان كل مايؤخذ من المسلمين من هذه الضرببة فسبيله سببل الصدقة اما مايؤخذ من عشور اهل الذمة واهل الحرب فسببله سبيل الخراج .

وقد انشئت في مناطق العراق مراكز خاصة في اماكن مختلفة تسمى دور المكوس • كما وضعت على شواطى • الانهار المآصر لمنع مرور السفن النهرية قبل جبايتها • كما كانت هناك مراكز مهمة في البصرة وموانى • المخليج للعباية العشور •

#### ٤ ـ الجزيـة:

وهي الضريبة التي كانت تؤخذ من اهل الذمة مقابل حماية الدولة لهم وضمان سلامتهم واستقرارهم في مدنهم ومناطقهم • فقد فرضت الجزية على الرأس وشمات اليهود والنصارى والصابئة والسامرة وحتى المجوس • وبالنسبة للسجوس فان الدولة اعتبرتهم من اهل الذمة استنادا الى سابقة اتخذها الرسول (ص) حيث قبل الجزية من مجوس البحرين وقال «سنوا بهم سنة اهل الكتاب» •

وكانت الجزية تسقط بدخول الذمي في الاسلام ولذا سميت بجزية الرؤوس ولم تكن تعنى المذلة او الصغار ذلك ان معناها اللغوي من جزيء يجزي اذا كافأ عما اسدي اليه فكأن اهل الكتاب دفعوها مقابل الخدمات التي نقدم لهم من قبل الدولة الاسلامية من ضمان للأمن وحرية للعمل واعفاء من الجهاد اتماما لمعنى التكافؤ والتقابل •

وكانت الجزية لاتؤخذ الا ممن جرت عليه الموسى، ومعنى ذلك انها تؤخذ من الرجال الاحرار العقلاء ويعفى منها الصبيان والنساء والشيوخ والمرنى والمعدمون « الذين ليس في ايديهم من الدنياشيء » • وقد اختلفت الجزية من منطقة الى اخرى بقدر يسار اهل المنطقة الاانها في المعدل كانت تقسم

الى ثلاثة اصناف: ٤٨ درّهما سنويا على الاغنياء و ٢٤ درهما على متوسطي الحال و ١٢ درهما على من هو دون ذلك ٠

وكان زعماء المنطقة او دهاقتتها مسؤولين عن جباية الجزية وتسليمها الى عامل الخراج او الامير • وقد استعانت الدولة بالدهاقين لان لديهم الخبرة الكافية في مناطقهم تساعدهم على الجباية • وبمرور الزمن ظهر مايشبه نظام الضمان في جباية الجزية اي ان جزية قرية ذمية تضمن من قبل احد الدهاقين الزعماء المحليين او الموظفين الاداريين الذي يتعهد بدفع مقدار معين الى الدولة وله بعد ذلك ان يجبي الجزية كما يشاء • وقد حصلت عدة شواهد على تعسف هذا الضامن وجبايته مقادير كبيرة من المال اكثر مما تعهد بدفعه الى الخزينة •

وتشير كتب السياسة الشرعية والاحكام السلطانية الى تعسف عمال الخراج احيانا في الجباية حيث يتركونها بايدي الدهاقين الذين يستعملون وسائل التعذيب لاستخراج الاموال من الناس ويسيئون التصرف و وقد أشار ابو يوسف القاضي على الخليفة الرشيد بضرورة مراقبة عمال الجباية والقضاء على ظاهرة التعسف والابتزاز وعلى ان هذه الظواهر لم تكن قاعدة عامة متبعة حيث نستطيع القول بان الخلافة عاملت اهل الذمة بروحمن العدل والتسامح اذا قارنا ذلك بمعاملة الساسانيين والبيزنطيين ، مستندة في ذلك الى قول رسول الله (ص): « من ظلم معاهدا او كلفه فوق طاقته فأنا حجيجه يوم القيامة » وقد انعكس ذلك على موقف الفقهاء العراقيين المرن والمتسامح من اهل الذمة و

ويبدو ان الجزية رفعت في ظروف معينة عن فئات من اهل الذمة وخاصة في مناطق الحدود والثغور من اجل كسب ولائهم للدولة العربية الاسلامية ومقابل ان يكونوا الحوانا وعيونا للمسلمين ضد العدو • كما اعفت الدولة رجال الدين والرهبان احيانا من الجزية شرط الا ينتحلوا صفة التدين ويلبسوا لبوس رجال الدين والرهبان •

كانت الجزية في البداية احد اهم المصادر للواردات ولكن تحول سكان البلاد المفتوحة الى الاسلام ادى بمرور الزمن الى تضاؤل واردات الجزية حتى انها اصبحت تسمى « الجوالي » وربما كانت هذه التسمية مأخوذة من جالية ممايدل على قلة عدد دافعي الجزية • وهنا لابدلنا ان نشير الى أن الدهاقين وامراءالفرس المحليين وخاصة في الاقاليم الشرقية وقفوا حجر عثرة في سبيل انتشار الاسلام حفاظا على مراكزهم ولاسباب شخصية وعنصرية بحتة ولذلك كانوا يأخذون الجزية من الموالي (أي الفرس الذين دخلوا الاسلام) ويعفون المجوس منها!

#### ه ـ الخسراج:

وهو ضريبة الاى التي كانت تؤخذ عادة على المساحة زرعت ام لم تزرع حسب الشروط التي وضع اسسها الخليفة عمر بن الخطاب (رض) • فأذا أخذت هذه الضريبة نقدا وعلى المساحة كانت تسمى (خراج الوظيفة) •

وهنا لابد من التنويه ان اصطلاح (الخراج) يتداخل مع اصطلاح (الجزيسة ويبدو السلام فقد شكا بعض الدهاقين الى الاصطلاحين مترادفان في صدر الاسلام فقد شكا بعض الدهاقين الى الوالي من كثرة دخول الناس الى الاسلام قائلين «ممن تأخذ الخراج وقد اصبح الناس كلهم عربا ؟ » وهنا يأتي اصطلاح الخراج بمعنى الجزية وبنفس الرواية يبدو اصطلاحا العروبة والاسلام مترادفين + وفي رواية اخرى « اخذ ارضا بجزيتها » يأتي اصطلاح الجزية بمعنى الخراج .

الا ان مفهوم الجزية بمعنى ضريبة الرأس ومفهوم الخراج بمعنى وارد الارض بدأ يتبلور بصور تدريجية خاصة في العصر الاموي حيث استقرت الدولة وبدأت بتنظيم البلاد المفتوحة وغدا الخراج وارد الارض يأتي بالدرجة الاولى في الاهمية بل ان مدلوله اصبح يشمل احيانا بمعناه العام الوارد الكلي للخلافة رغم احتفاظ الاصطلاح بمعناه الدقيق وهو ضريبة الارض .

اشرنا سابقا الى أن الخليفة عمر بن الخطاب هو الذي قرر القواعد العامة لضريبة الارض (الخراج) • فقد كتب سعد بن ابي وقاص الى الخليفة عمر ابن الخطاب بعد تحرير العراق يخبره «ان الناس سألوه ان يقسم بينهم مغانمهم وما أفاء الله عليهم » • الا ان عمر بن الخطاب بثاقب بصيرته وحسن تدبيره قرر بعد ان استشار صحابته ترك الارض لاصحابها مقابل وضع الخراج الخراج عليها وبهذا تكون فيئا للمسلمين «المقاتلة والذرية » وكذلك لمن يأتي بعد هؤلاء من الاجيال القادمة • وكتب بذلك الى سعد بن ابي وقاص في العراق:

« اذا اتاك كتابي هذا فأنظر مااجلب الناس به الى العسكرمن كراع اومال واقسمه بين من حضر من المسلمين واترك الارض والانهار لعمالها ليكون ذلك في اعطيات المسلمين فانك ان قسمتها بين من حضر لم يكن لمن بقي بعدهم شيء »

وكانت الخطوة التالية التي اتخذها عمر بن الخطاب هي مسح السواد ( المعراق ) حيث انتدب لذلك عثمان بن حنيف فمسح السواد فوجده ١٩٣١لف الف جريب من تخوم الموصل شمالا الى بلاد عبادان جنوبا ومن منقطع الجبل من ارض حلوان شرقا الى اطراف القادسية المتصلة بالعذيب غربا • وبعد ان استشار عمر عثمان بن حنيف قرر وضع الضريبة على الاراضي المزروعة وغير المزروعة من السواد « على كل جريب عامر او غامر درهما وقفيزاً »حيث ان هذا القدر لايشق عليهم • وقد فرضت هذه الضريبة على الارض سواء كان مالكها رجلا ام امرأة ام عبدا واستثنى من الضريبة مساكنهم ودورهم •

وقد جعل عمر بن الخطاب عمال الخراج مسؤولين مباشرة امامه حيث طلب من اهل الكوفة والبصرة ان يبعثوا اليه برجل من الكوفة وآخر من البصرة من اصلحهم ففعلوا فولاهما خراج ولايتيهما • اما في العصر الاموي فكان ولاة العراق يشرفون عادة على جباية الخراج ويكون عمال الخراج مسؤولين

مباذرة امام الوالي عدا حالات استثنائية ، وحين غدا العراق اقليما مركزيا في العصر العباسي واتبعت الدولة العباسية المركزية الادارية فان عمال الخراج في العراق كانوا يتبعون مباشرة السلطة ببغداد التي يرأسها الخلبفة عدا حالات معينة حيث يعين عمال الخراج من قبل الولاة .

وقد مسحت ارض العراق (السواد) بعد مسح عمر بن الخطاب عدة مرات حيث مسحها زياد بن ابيه في خلافة معاوية ومسحها عمر بن هبيرة في عهله يزيد بن عبدالملك ، واستمر العباسيون يتبعون في فرض الخراج على السواد النظام الاموي مستندين على المسح الثالث الذي قام به عمر بن هبيرة حتى اواخر عهد المنصور حين امر بمسح السواد للمرة الرابعة وقرر تطبيق نظام المقاسمة (الضريبة العينية التي تؤخذ بنسبة معينة من المحصول) ويعزو المؤرضون تطبيق هذا النظام الى المهدي العباسي .

وكان النيروز (عيدالربيع) موسم جباية الخراج وهو كذلك بدء السنة المالية بالعراق و ولكن الدولة لم تكن تأخذ كل المقدار دفعة واحدة بل ربما قسمته الى ثلاثة اقسام يدفعه الفلاح اقساطا كما وان الولاة كانوا «يؤخرون الفلاحين حتى تنضج غلاتهم » وبهذا تكون بامكانهم بيعها ودفع ماعليهم من شريبة .

وقد حاولت الدولة العربية الاسلامية كسر شوكة الدهاقين والنبلاء المحلبين الذين اعتمدت عليهم في جباية الضرائب من المقاطعات الزراعية والقرى والارباف والذين كانوا يتعسفون في الجباية ويأخذون اكثر مما يستحق ويقرضون رسوما اضافية ٠٠ كل ذلك من اجل التضييق على ابناء جلدتهم من المزار عبن والفلاحين واكرة الغرى من اجل اربائه الادارة الاسلامية وخلق روح النذمر والاستياء بين الفلاحين وبالتالي هروبهم من اراضيهم وتدهور الاقتساد الزراعي للخلافة !! وقد حذر الغقهاء وكتاب السياسة الشرعية في

اكثر من مناسبة الخلفاء من مغبة هذه الاعمال التعسفية التي يتواطأ فيها الحيانا الدهاقين مع عمال الخراج الذين تعينهم الدولة .

ونستطيع ان نستنتج من الروايات التاريخية ان هناك ثلاد، ما مرق للجباية همى:

آ لمحاسبة: وتكون جباية الضريبة نقدية وعينية في آن واحد ، فاذا كانت.
 نقدية وعلى المساحة سميت (خراج الوظيفة) .

ب ــ المهاسسة: وهي ضريبة عينية تؤخذ بنسبة معينة من المحصول ، و كاذت نسبتها تختلف بين النصف والثلث والربع والخمس تبعا لقرد، الدوق وبعده وقرب الانهار وبعدها وطريقة الري ونوعية المحصول و أوعيد للارض من حيث الخصوبة ، وقد فرض المنصور المقاسمة على الحبوب ثم جاء المهدي وفرضها على النخيل والفواكه بسبب تعسف بعض عمال لخراج في ابنزاز النقود من الفلاحين ،

ج \_ المقاطعة : وهي ضريبة تجبى وفق اتفاقات معينة بين الدولة والاتزم الدي اقطعته اقطاعات معينة وفق نظام الالتزام •

ما المساوى، المتعلقة بنظام الجباية فكانت كتيرة اشهرها سدو، نفاده الجباة لنسبة المفاسسة وتعبيمهم في جباينها مما كان يسبب هلاك المزار، ين وخراب البلاد فقد كان الجباة يشددون على جباية الضريبة قبل نضج الزرع مما بؤدي بالمزارع الى الاستدانة ويجعله تحت رحمة المدين، او انهم يمدرون المحصول باكث مما هو موجود في البيادر وتذكر الروايات التاريخيه ان عمال الذراج كانوا يعذبون الفلاح بانواع العذاب ويقول الجهشياري بان الهدي امر وزيره بالكتابة الى آهل الخراج بان يرفعوا الظلم والعذاب عن المزارعين وفد دفعت هذه المعاملة السيئة المزارعين اما الى الهجرة او الى القبول ( منظام الضمان ) ونقصد به ان يعهد افراد من المزارعين الى بعض الاثرياء او التندذين

بضمان الخراج لمنطقتهم مقابل دفع قدر معين من المال او ان الحكومة تعطي خراج منطقة معينة لافراد معينين وتطلق ايديهم في الجباية ، او للالجاء الى احد المتنفذين وكتابة ارضه باسمه ويكون صاحب الارض مزارعاً عنده فتصبح الارض بمرور الزمن ملكا للملجأ اليه وهذا هو نظام الالجاء .

اما الالتزام فيرجع في العراق الى عهد عثمان بن عفان حيث اقطع بعض الصحابة من أمثال عبدالله بن مسعود وسعد بن ابي وقاص والعديد من الامويين مساحات من الاراضي • وكان هدفه من حيث الاساس التشجيع على الزراعة والاكثار من البساتين والاراضي المزروعة واحياء اراضي الموات •

وقد تعقد هذا النظام وتنوع في العصر العباسي فاصبح هناك نوعان من الالتزام او الاقطاع: اقطاع استغلال واقطاع تمليك والنوع الثاني كان اماعلى شكل تمليك اراضي بور غير مزروعة من اجل احيائها زراعيا او تمليك اراضي عامرة وصالحة للزراعة • وقد زادت السلطة من اقطاع الاراضي وتضمينها للافراد بسبب حاجتها الملحة للمال للصرف على القصر والجند والحرب ضد الخارجين على الدولة في تلك الفترة • اما اقطاع الاستغلال فقد شاع في العصور العباسية المتأخرة حيث سيطر الاجانب على الدولة وظهرت الاقطاعات العسكرية التي تعتبر بديلا عن الراتب •

وكان على الوزير ان يحدد خراج الاقطاعات العسكرية ، وقد لعبت الرشاوي والوساطات والهدايا دورا كبيرا في تقدير الخراج كما يقول مسكويه في « تجارب الامم » ثم ان بعض القادة الكبار كانوا بسبب نفوذهم القوي لا يدفعون المفروض عليهم قانونا من الضرائب .

على ان قلة الخبرة الادارية واستفحال امر الجيش في السياسة في العهد البويهي ومابعده ادى الى زيادة الاقطاعات العسكرية فاقطع معز الدولـــة اقطاعات عديدة بدل المرتبات ولكن هذه الاقطاعات لم تكن تعتبر ملكا لهــم

وكان يحق للامير البويهي أن يستعيدها في أي وقت شاء وفي نفس الوقت كان الملتزمون من رجال الجيش يتصرفون باقطاعاتهم حسب مايشاؤون بشرط ان يؤدوا الضرائب المقررة عليها •

ولم يكن الاقطاع مقصورا على جزء من الارض الزراعية في اقليم معين بل شملت ولايات مختلفة وكان الاقطاع يشمل احيانا ولاية كاملة لفرد واحد فحين استأثر الاتراك بالسلطة بعد المعتصم في القرن الثالث الهجري اصحوا يقطعون الولايات او المناصب الى أفراد يتعهدون باداء مبلغ من المال السي الخزينة المركزية وهذا مايسمي (بنظام التضمينات) .

وقد استغل نظام الالتزام ابنر استغلال في العصور العباسية المتأخرة حين سيطر الاجانب من ترك وبويهيين هرسا وسلاجقة على مقدرات الخلافة العباسية فأصبح الملتزم يسوم الناس سوء العذاب ليستخرج منهم وليؤدي ماعليه الى بيت المال وليتمتع بما زاد من فائض الاموال ٠

علما أن الاقطاعات العسكرية التي تمنح للقائد العسكري كبديل للراتب لم تكن تمليكا وانما كانت استغلالا كما أشرنا سابقا بمعنى ان المقطع له حق الاستثمار والارتفاق • وحتى اذا ورث الجندي اباه فانه لا يرث الاحتى الاستغلال •

وقد تضمن هذا الاقطاع الحربي معنى الحكم والولاية فبعد ان نسلم معز الدولة البويهي وجنوده الديلم اعمال العراق ولاية واقطاعا اقطع جنده وخاصته جميع ماامتدت اليه يده ولكن المقطعين اهملوا عمارة ما اقطعسوا وخربوا الاراضي فكانوا يردوها بعد خرابها ويعتاضوا عنها اراضي جديدة وهكذا م ثم ان الكثير من هؤلاء المقطعين لم يبرحوا اماكن اقامتهم بسل عينوا وكلاء عنهم لادارة اقطاعاتهم فكان ان استغل هؤلاء الوكلاء مراكزهم فظلموا الناس وابتزوا المحاصيل وصادروا الاموال م

ويصور البنداري في كتابه (دولة آل سلجوق) الحالة المالية حين سيطر السلاجقة على بغداد قائلا: « الاموال لا تحصل من البلاد لاختلالها ولايصح منها ارتفاع [ايراد] لاعتلالها ففرقها نظام الملك على الاجناد اقطاعات وجعلها لهم حاصلا وارتفاعا فتوفرت دواعيهم على عمارتها » كما وان نظام الملك فرق اقطاع الجندي الواحد في بلاد مختلفة ولم يجعله في منطقة واحدة ليكسر من خطره على السلطة المركزية • وكان المقطع يلتزم بمصاريف عسكره ومؤونتهم وتلبية طلب السلطان بالحرب في اية جبهة وفي اي وقت • ومن امثلة الاقطاعات العسكرية في العصر السلجوقي اقطاع السلطان ملكشاه الى محمد بن مسلم القريشي للموصل وحران والرحبة واعمالها وسروج والرقبة والخابور • كما اقتسم امراء العائلة السلجوقية العديد من الولايات بينهم على شكل اقطاعات •

لقد انتقل النظام الاقطاعي العسكري الى الدول التي اعقبت السلاجقة العظام كالزنكية والايوبية ودولة المماليك وهي اكبر دولة اقطاعية في تلك الفترة • وهكذا لم يؤخذ برأي ابن المقفع الذي اورده في رسالته للمنصور في صدر الدولة العباسية حين قال « الخراج مفسدة للمقاتلة » •

لقد ظهر نوع آخر من الاراضي في البلاد المفتوحة منذ عهد عمر بن الخطاب الاوهو الصوافي • وقد اشرنا الى ذلك من قبلولاحظنا بانها كانت تابعة بصورة رئيسية للملوك والنبلاء ورجال الدين الذين قاوموا الجيش العربي الاسلامي ثم هربوا الى جهات اخرى وتركوا اراضيهم • وقد قرر عمر بن الخطاب ضمها الى بيت مال المسلمين فاستصفاها وجعلها لكل المسلمين، ولهذا سميت بهذا الاسم (الصوافي) •

ولكن هذه الاراضي التي لامالك لها والتي اخذتها الدولة لم تبق على حالها وانما اقطعت فيما بعد لاشخاص تعهدوا بزراعتها واستصلاحها ولذلك سميت ( القطائع ) • وبقدر ما يتعلق الامر بالعسراق فان القطائع شملت :

« كل ماكان لكسرى ومرازبنه واهل بيته ممالم يكن في يد أحد ، وكل من فر من ارضه وقتل في المعركة او كل مفيض ماء أو أجمة » •

وقد اعتبرت بمنزلة المال الذي لم يكن لاحد ولذلك فمن حق الامام ان يقطع منها لمن أقطع • اما ضريبتها فمتروكة كذلك الى تقدير الدوله فه د الخذ منها العشر او الخراج • وقد أخذ الخراج من قطائع كانت تسفى من انهار الخراج واخذ العشر من قطائع تحمل اصحابها مصاريف كثيرة في سيل استصلاحها وعمارتها وسقيها بحفر الانهار والجداول اليها مثلا من مناطق بعده •

وحين اسبح معاوية بن ابي سفيان خليفة استصفى للملوك والنبلاء من الضياع وسيرها خالصة لنفسه واقطعها اهل بيته وخاصته المقربين و فقد كتب معاوية الى عامله على خراج الكوفة وعامله على خراج البصرة ان بستصفيا كل ماكان لكسرى وال كسرى له فكان مقدار مايحمل اليه من صوافية في العراق وتوابعه مبلغ مائة الف الف درهم استخدمها صلات وجوائز اكسب الناس اليه و

وقد اختلف الخلفاء بعد معاوية بن ابي سفيان من موقفهم من اله وافي فالبعض جعلها «موقوفة مفبلة تدخل قبالتها بيت مال المسلمين » أي ان الدولة طبنت على بعض هذه الاراضي نظام التقبل او القبالة بمعنى اعطائها بف مانة شخص ما يقوم بتحصيل ضريبتها ودفعها للدولة فتكون الدولة قد انتفعت بالحصول على حقها ويكون المتقبل قد استفاد من الفرق بين مادفعه للدولة وماجباه من الارض الا ان نظام القبالة وماشابهه من انظمة كالضمان والالنزام كانب لها مساوىء عانى منها المزارعون والفلاحون في السواد (العراق) لان المتقبل كما قال ابو يوسف القاضي: « لايبالي بهلاله اهل الخراج بصاح امره ي وبالله ولعله يستفضل بعد ما يتقبل فضلا كثيرا وليس يمكنه ذلك الا بشدة منه على الرعبة وضرب لهم شديد وان هذا مما نهى الله عنه ، فقد أمر الله عنه عنو ول ان يؤخذ منهم العفو وليس يحل ان يكلفوا فوق طافتهم » وتوجل ان يؤخذ منهم العفو وليس يحل ان يكلفوا فوق طافتهم »

بينما سار خلفاء آخرون سيرة معاوية بن ابي سفيان في اقطاع الاراضي لاقربائهم وخاصتهم فقد تعهد مسلمة بن عبدالملك ان يصرف ثلاثة ملايين درهم لسمد البثوق واعمار اراضي في منطقة البطائح بالعراق شرط ان يقطعه الخليفة الوليد بن عبدالملك الاراضي المنخفضة التي يبقى فيها الماء فقبل ذلك الخليفة وحصل مسلمة على اراضي عديدة وعمرها ويبدو ان اهتمامه بالبطيحة وصرفه المال على اعمارها اعطاه شهرة كبيرة لدى اهالي المنطقة ولهذا الجأ بعض اصحاب الاراضي والضياع ممتلكاتهم اليه احتماء به وتقرباً اليه عندئذ لا يجرأ احد على التحرش بأراضيهم •

يبدو مما اوضحناه عن الخراج ان المبدأ الذي سار عليه الخلفاء في العصر الراشدي هو منع المسلمين من شراء الارض الخراجية مهما كان نوعها وقرروا بقاءها وقفا على اجيال الامة جيلا بعد اخر .

وحين جاء الامويون الى الخلافة كانت الاحوال تتغير وتتطور بسرعة ، فدخول سكان البلاد المفتوحة في الاسلام يعني اعفاءهم من الجزية ثـم ان استقرار العرب في الامصار والبلاد المفتوحة يعني اقتناءهم الارض وتبديل ضريبتها من خراج الى العشر ، وعدا هذا وذاك فالدولة كانت بحاجة الى الاموال لكثرة القلاقل والاضطرابات ولازدياد الانفاق على الخدمـات والدواوين والبلاط في مجتمع حضري كمجتمع الشام ،

ولعلنا نستطيع ان نضيف عاملا آخرا وهو ان البعض رغم سياسة الدولة الواضحة التي وضعت منذ عهد عمر بن الخطاب ، كان لا يزال ينظر الى البلاد التي فتحت وكأنه فيء او ملك يتصرفون به كما يشاؤون !! ولازالت هناك آراء تتردد بان « السواد بستان قريش ماشئنا اخذنا منه وماشئنا تركناه » وان «هذه البلاد جميعا فيء أفاءه الله علينا » •

لقد تصرف الامويون اول الامر بارض الصوافي واقطعوها كما ذكرنا قطائع او جعلوها قبالة يجبى ربعها لبيت مال المسلمين وحين جاء عبدالملك بن مروان الى الخلافة كانت الصوافي قد نفدت او كادت تنفد ، فعمد الى بعض الاراضي الخراجية التي باد اهلها ولم يتركوا عقباً ورفض اهل القرية تحمل ضريبتها فتصرف فيها وحولها الى عشرية وحين نفدت هذه الاراضي سمح عبدالملك وابناؤه الذين جاءوا من بعده للمسلمين بشراء الارض مسن اصحابها الذميين وابناؤه الذين جاءوا من المدلك من خراجية الى عشرية والمسترى كثير من المسلمين الاراضي في البلاد المفتوحة وقد قلل ذلك وارد فاشترى كثير من المسلمين الاراضي في البلاد المفتوحة وقد قلل ذلك وارد الدولة بدلا من زيادته وهكذا تقلصت مساحة ارض الخراج وخاصة في العراق (السواد) وكانت هذه الاراضي ومايجبي منها من ضريبة (خراج) عماد الخزينة الاموية فجوبه الامويون بمشكلة مالية كبيرة وهي العجز المالى و

لقد حاول الحجاج بن يوسف الثقفي معالجة العجز المالي حيث كتب له عمال الخراج بان الخراج قد انكسروان اهل الذمة قد اسلموا ولحقوا بالامصار فاتخذ اجراءين: الاول اعادة فرض الخراج على الاراضي الخراجية مهما كان صاحبها مسلماً ام غير مسلم • والثاني اعادة من هاجر من الموالي او اهل الذمة من قراهم الى اماكنهم حيث امر « من كان له أصل في قرية فليخرج اليها » • ومن الواضح ان اعادة هؤلاء المزارعين والفلاحين الى قراهم كان بهدف اعمار الارض وزراعتها وبالتالي تحصيل خراجها وسد العجز المالى في الدولة •

ولكن يبدو ان الذي حدث ان استمر الدهاقين وعمال الخراج يجبون الجزية ممن اسلم من اهل الذمة (الموالي) في القرى والضياع ووشمهم بوشم خاص في رقابهم او ايديهم يدل على مولمنهم لمنعهم من مفادرة ضياعهم ويظهر من هذا ان الدهاقين وارباب القرى من الفرس كانوا وراء هذه العملية فهم الذين طلبوا من الوالي ان يعيد الفلاحين الى قراهم والافلا خراج ، وهم الذين استحصلوا الجزية من اهل الذمة حتى بعد اسلامهم ، وهنا ضجبت

الموالي والعرب مع من اهل العراق وتعالت صيحات الفقهاء والعلماء منددة باجراءات الحجاج النقفي واستغلت المعارضة السياسية بمختلف اشكالها ذلك في سبيل الدعاية ضد الامويين وسياستهم • كما تحزب العديد من الرواة دوي الميول العباسية وغير العباسية خاصة الشعوبية على بني امية واغفلوا اعمال الاصلاح والبناء والفتوحات والتعريب والثقافة وركزوا على الحالات الشاذة والاوضاع الاستثنائية فاعطوا صورة مشوهة للعصر الاموي • بينما تثبت الادلة التاريخية ان العباسيين الذين استفادوا من الدعاية ضد الامويين وشجعوها في فترة الثورة ، اعتمدوا على النظام المالي الاموي بصورة عامة وامتدح العديد من خلفاء العباسيين اجراءات الامويين المالية وسجلاتهم •

ويختلف المؤرخون في الاسباب التي دعت الدهاقين و نبلاء الفرس الى اتخاذ هذا الموقف فمنهم من عزاه الى محاولتهم مقاومة انتشار الاسلام والعروبة في مقاطعاتهم ومنهم من اشار الى محاولتهم الاحتفاظ بمركزهم السياسي والاجتماعي في قراهم واقاليمهم وان انتشار الاسلام والعروبة واتساع نفوذ الدولة العربية الاسلامية يؤدي الى نهاية نفوذهم • وعزاه آخرون لاسباب مالية ذلك لان انتشار الاسلام سيؤدي حتما الى قلة واردهم من الضرائب مالية ذلك لان انتشار الاسلام سيؤدي حتما الى قلة واردهم من المدولة من مبالغ مقررة سنوية ناهيك عما يجمعونه لانفسهم من مبالغ فائضة لاتعرف مبالغ مقررة سنوية ناهيك عما يجمعونه لانفسهم من مبالغ فائضة لاتعرف التي كانت تحاول تخريب الدولة وهدمها باثارة القلاقل والاضطرابات وحث الموالي والعرب على الثورة ضد الحكم القائم • والا فلماذا كل هذا التهريج الموالي والعرب على الثورة ضد الحكم القائم • والا فلماذا كل هذا التهريج عن « مشكلة الموالي » في العراق والمشرق ؟ الم يكن هناك موالي في بلادالشام ومصر مثلا ؟!! ولماذا لم تشر هذه الروايات الى انجازات الحجاج الثقفيي عمليات استصلاح الاراضي في البطيحة وحفر الجداول والقنوات واقرار الأمن الذي هو اساس الازدهار الاقتصادي وتعريب السكة (النقود) وتنقيط الأمن الذي هو اساس الازدهار الاقتصادي وتعريب السكة (النقود) وتنقيط

الحروف العربية ، وتركز على « مشكلة الموالي » • • انه ديدن الشعوبيــة منذ ان بدأت في العصر الاموي وحين بدأتاريخ الامة يكتب في العصر العباسي كان لها دورها في التشويه والتركيز على الحالات الشاذة •

ان التاريخ كان للدهاقين والنبلاء والفرس المحليين بالمرصاد فكشف الاعيبهم ، ففي رواية في الطبري ان الدهاقين تعمدوا اخذ الجزية ممن اسلم حيث تقول:

« واخذوا ضريبة الرأس ممن اسلم من الضعفاء » • لقد كان الدهاقين يعفون الارستقراطية والمتنفذين من ابناء مقاطعاتهم من الجزية ويأخذونها من (الضعفاء) أي الفقراء الذين لاحول لهم ولاقوة ولاتفوذ من ابناء جلدتهم من الموالي الفرس الذين دخلوا الاسلام حديثاً !! كما ان اصلاحات نصر بن سيار المتأخرة في خراسان كشفت الاعيب الدهاقنة الفرس التخريبية حيث اظهر منصور بن عمر بن ابي الخرقاء المشرف على الجزية والخراج ان ٣٠٠ الفا من المسلمين لا يزالون يدفعون ضريبة الراس (الجزية) وان ٨٠ الفا من المشركين المجوس معفوون منها !! •

حين جاء الخليفة عمر بن عبدالعزيز كانت الازمة المالية لاتزال على اشدها فأبدى جهدا متميزا وبعد نظر ومرونة سياسية ووفق الىحل يحفظحقوق بيت المال ويراعي مباديء الاسلام السمحاء ويرضي فئات المجتمع • اعتبر عمر بن عبدالعزيز الجزية ضريبة يدفعها غير المسلم وترفع عنه بعد اسلامه • وبالنسبة للخراج فقد اصدر عمر بن عبد العزيز سنة • ١هـ امرا عاما لكل الناس كبيرهم وصغيرهم بان من يشتري ارضا خراجية في هذه السنة وبعدها فان بيعهمردود وبهذا منع شراء الارض الخراجية ، وعد الخراج ايجارا للارض سواءا كانت بيد مسلم ام ذمي • و في حالة اسلام الذمي يعفى من الجزية الا ان ارضيه تبقى خراجية يدفع عنها الخراج وعليه ان يستمر بزراعتها او يتركها لغيره يزرعها ويؤدي عنها ضريبتها • ولم يتعرض عمر بن عبدالعزيز للصوافي والقطائم يزرعها ويؤدي عنها ضريبتها • ولم يتعرض عمر بن عبدالعزيز للصوافي والقطائم

التي اقطعها الخلفاء من قبله وتركها تؤدي العشر ولم يتعرض كذلك لعمليات شراء الارض الخراجية التي صرفت قبل سنة ١٠٠هـ اما موقفه من الصوافي الجديدة فيدل على اهتمامه بأمر الخزينة فهولم يقطعها اويهبها بل اعطاها بالمزارعة بنسبة النصف على ان اجراءات عمر بن عبد العزيز القائمة على اجراءات عمر بن الخطاب والمنسجمة مع تعاليم الاسلام والهادفة الى عدم اثارة القلاقل لم تستمر طويلا بعد وفاته رغم انها نجحت الى درجة كبيرة في القضاء على التذمر من جهة وفي سدحاجة الدولة من جهة اخرى وكانت منسجمة مع الشريعة الاسلامية من جهة ثالثة ، وفي رواية تاريخية ان خراج العراق وحده في عهد عمر بن عبد العزيز بلغ ١٢٠ الف الف درهم وهو اكثر مما جبى في اي وقت مضى!!

على ان بعض الخلفاء الامويين الاكفاء كان الاصلاح رائدهم في الفترة الاموية الاخيرة ومن هؤلاء الخليفة هشام بن عبدالملك الذي اجهد نفسه بضبط سجلات الدولة المالية والادارية وعين مشرفين ماليين لمراقبة الدهاقين والحكام المحليين في امر الجباية • ولذلك ظلت القاعدة الاساسية هو ان الارض وليس المالك تدفع الخراج ولهذا بقيت الارض الخراجية خراجية سواء اسلم اصحابها ام لم يسلموا وسواء كانت بايدي العرب المسلمين أم اهل الذمة •

وحين عاد الدهاقنة والامراء المحليون الى جباية الجزية من الموالي امر هشام بن عبدالملك باعفائهم فتذمر الدهاقنة وقالوا « ممن نأخذ الخراج وقد اصبح الناس كلهم عرباً » أي مسلمون !! وهكذا عاد الدهاقنة الى محاولاتهم التخريبية • وكانت اجراءات نصر بن سيار التي اشرنا اليها سابقا تحديدا لحرية الدهاقنة الذين فقدوا نفوذهم وحدا دليل على ضعف فرضية بعض المستشرقين القائلة بان الثورة العباسية كانت ثورة الفرس المظلومين على الحكام العرب ذلك لان اصلاحات نصر بن سيار كانت بجانب الموالي المستضعفين ولم يتذمر منها الا الدهاقنة الفرس والنبلاء المحليون •

وحين جاء العباسيون الى الحكم ضربوا على وتر حساس الا وهو سوء

معاملة الادارة الاموية للناس ورفعوا شعارات الاصلاح والقضاء على المظالم المالية ونعتوا الامويين « بأهل الجور » الا ان الخلفاء العباسيين بعد تسلمهم المالية ونعتوا الامويين الجراءات الامويين المالية والادارية !! واستندوا في تقديرهم للضرائب على سجلات الامويين ولاسيما سجلات هشام بن عبدالملك ويروى ان المنصور كان يستشيرها على الدوام •

وبقدر مايتعلق الامر بموضوعنا فان العباسيين وهم يتقدمون الى العراق امسروا خالدا بن برمك ان يعمل على تقسيط الخراج على الناس رغبة منهم في كسبهم الى الدولة الجديدة !! وفي العصر العباسي الاول لدينا وثيقتان معاصرتان تعتبران من اهم الوثائق التاريخية فيما يتعلق بالخراج وطرق الجباية وهما رسالة ابن المقفع للمنصور وكتاب الخراج لابسي يوسف القاضي الذي الفه بناء على طلب هارون الرشيد ، وقد اشار كسلا الرجلين الى المشاكل المالية وسلبيات طرق الجباية واقترحا بعض المقترصات والحلول المهمة والمناسبة ،

وعني المنصور بتنظيم ديوان الخراج حتى اصبح اهم دواوين الدولةوكان رئيسه في معظم الاحوال الوزير وهو مسؤول مباشرة امام الخليفة و ودونت المعلومات عن الخراج وقيمته في سجلات يرجع اليها عند الحاجة وكان عمال الخراج لايقبلون الا الجيد المضبوط من العيار كما استحدث كيل جديد للجباية عرف بالقفيز الهاشمي وقد استمرت ضريبة الارض (الخراج) تؤخذ نقدا وعلى المساحة اي مايسمي (خراج الوظيفة) وقد فكر المنصور باستبداله (بالمقاسمة) الا ان المهدي هو الذي طبق فعليا المقاسمة وتعني مقاسمة الدولة للمزارعين على حاصلاتهم وفق نسب معينة و فالنصف على ماسقي سيحا والثلث على ماسقي باللات الاخرى الواليفي المهدي في بعض الحالات الخاصة مثل البعد والقرب من الاسواق ولم يطبق المهدي هذه النسب في كل الظروف فحين حفر نهر الصلة اغرى الفلاحين بالاستيطان

بان اشترط لهم المقاسمة على الخمسين لمدة خمسين سنة • كما رفع نفس الخليفة في اواخر ايامه نسبة المقاسمة الى ٢٠/ في بعض الحالات لكثرة مصروفات الدولة وعجز بيت المال • ويبدو ان المقاسمة طبقت على بعض العلات دون غيرها ولهذا كانت الدولة تتبع في جباية الخراج نظامين : خراج الوظيفة على المساحة ونظام المقاسمة •

وقد اتبعت الدولة اجراءات اصلاحية عديدة فكان المنصور يامر بتأجيل الخراج شرط ان يكون قد اصاب المحصول تلف او خراب ، أو تقسيط الخراج على الفلاحين ، او الامر بالكف عن الحاق الاذى بالفلاحين من قبل عمال الخراج او الدهاقين اثناء الجباية او النهي عن تحصيل المتأخرات واعفاء المزارعين احيانا منها .

واهتم الرشيد باصلاح نظام الجباية وخفف من وطأة النخراج فألغى العشر الذي كان يجبى من ارض العراق اضافة الى نسبة النصف المقررة بالمقاسمة ثم عدلت بنسبة المقاسمة الى الخمسين على الارض السيحية وثلاثة اعشار على الارض التي تروى بالدلاء والثلث على النخيل والكروم • اما غلية الصيف فكان الرشيد يأخذ الربع منها لانها تسقى بالدواليب • ويقول ابو يوسف « وانما اراد الرشيد بذلك رفع الظلم عن رعيته والصلاح لامرهم » •

واصبحت الدولة تتكفل بنفقات كري الانهار وحفرها باستثناء ارض السواد فان المزراعين كانوا يشاركون الدولة في النفقات لكري انهارهم نظرا لخصوبة المنطقة وثرائها •

وبسبب اثار الحرب الاهلية بين الامين والمأمون نقص دخل الدولة نحو المدون درهم ولكن ماكاد الامر يستقيم للمأمون حتى بادر الى تطبيق مقترحات ابي يوسف القاضي وولى على جباية خراج السواد (العراق)القاسم ابن ابراهيم (أخا ابي يوسف القاضي) وامسر بتخفيض ريسع الخراج

( المقاسمة ) في السواد كما فعل ذلك في اقاليم اخرى • وكان يحاسب عمال الخراج محاسبة دقيقة •

لقد مار العديد من خلفاء بني العباس على هذه السياسة المرنة في تحصيل الخراج ولسنا هنا بصدد احصاء او حصر هذه السياسا تولكننا نضرب بعض الامثلة ، ففي رواية تاريخية ان المهدي قسط الخراج في عهده والغى ضريبة الشيجر ، وأمر المتوكل العباسي بتأخير استحصال الخراج عن موعده المعتاد وهو موسم النيروز الى حزيران بسبب مايلحق من ضرر بالفلاحين لعدم حصاد الغلة او نضجها ، وفعل الخليفة المعتضد الشيء نفسه حين أمر بتأخير استحصال الخراج من النيروز الاعجمي الى حزيران وسماه النسيروز المعتضدي، وامر المكتفي بضرب احد عمال خراجه ألف سوط على باب المسجد حين سمع عن تعسفه مع احدهم وحرقه باب داره لتأخره عن دفع الضريبة ، وفي عهد المقتدر كتب الوزير علي بن عيسى الى عماله بعدم التعسف مع الفلاحين وانصافهم وتقدير ظروفهم واستيفاء الخراج منغير محاباة للاقوياء ولاحيف على الضعفاء!!

#### ٢ ـ ضرائب اخسرى:

لما تضخمت حاجات الدولة ومصروفاتها وكثرت مطالبها ونفقاتها وضعفت ايراداتها بانتشار الاسلام وظهور نظام القطائع والالتزام ظهرت ضرائب جديدة فرضت على منتوجات عديدة وخدمات متنوعة ٠

فقد اعاد الامويون هدايا النيروز والمهرجان وهي ضرائب ساسانية قديمة ألغاها عمر بن الخطاب • فقد طلب معاوية بن ابي سفيان من اهل السواد (العراق) ان يهدوا له في هذه الاعياد فبلغت هداياهم عشرة ملايين درهم سنويا •

وقد فرض بعض الولاةالامويين ضريبةواحدة على الارض القابلة للزراعة

زرعت أم لم تزرع كما فرضت رسوم تقليدية موروثة من العصر الساساني مضافة الى الخراج على الفلاحين • وفرضت ضرائب على الصناعات والحرف ولم تكن هذه الضرائب محددة بل تعتمد على تقدير الوالي • وفي رواية تاريخية تشير الى الغاء عمر بن عبدالعزيز للضرائب الاضافية حيث ترد انواعها بصورة واضحة • يقول عمربن عبدالعزيز لعامله:

« وامرتك ان لاتحمل خراباً على عامر ولاعامراً على خراب ، ولاتأخذ من من الخراب الاما يطيق ولا من العامر الا وظيفة الخراج في رفق وتسكين لاهل الارض وامرتك ان لا تأخذ في الخراج الا وزن سبعة ليس لها اس ولا اجور الضرابين ولا اذابة الفضة ولاهدية النيروز والمهرجان ولاثمن الصحف ولااجور البيوت ولا دراهم النكاح » •

ويظهر من هذا النص ان الامويين قبل سمر بن عبدالعزيز فرضوا ضرائب اضافية على الوجه التالى:

- ١ ــ ضريبة موخدة على الارض المزروعة وغير المزروعة ، والزيادة في نسبة الخراج والجزية عن المقرر .
- ٢ ــ الزام الناس بدفع الضريبة بعملات ذات وزن معين وليس بالعملات
   المتوفرة لديهم •
- ٣ ــ فرض رسوم على الناس تعطى للعمال العاملين بدور الضرب ( السكة )
  - ٤ ــ هدايا النيروز والمهرجان .
  - ه ـ تحصيل ثمن الورق المستخدم في الطلبات الرسمية من الناس ٠
    - ٦ \_ فرض ضريبة على الزواج ٠

وقد ظهرت في العصر العباسي ضرائب جديدة منها ضريبة الاسواق التي وضعت على الحوانيت في عهد المهدي باشارة من وزيره ابي عبيداً لله سنة ١٦٧هـ

وكان واردها يدر سنوياً ١٢ مليون درهم في بغداد • وضريبة الاحداث وهي الغرامات التي تفرض على اصحاب الجنايات • وقد امر المهدي عامله على خراج البصرة ان يضم اليه جباية ضريبة الاحداث •

وانشئت المراصد في الموانى، لجباية ضريبة التجار او ماتسمى ضريبة السفن الراسية في المينا، وهناك ضرائب مرور على التجارة الداخلية في مراكز خاصة نهرية او برية وهناك خمس سيب البحر من لؤلؤ وعنبر وغيرهما وما يستخرج من باطن الارض ، وضريبة المواريث حيث تجبي الدولة نسبة معينة من الورثة على مايرثونه .

وفرضت ضرائب على المراعي وعلى المنسوجات وعلى الطواحين وعلى الماشية ، وعلى الموتى • وضرائب على الصادرات التي تعبر حدود دار الاسلام الى دار الحرب •

ولعل اهم مايلاحظ على الضرائب في العصور العباسية المتأخرة حيث سيطرت العناصر الاجنبية من تركية وبويهية على مقدرات الخلافة العباسية بالعراق هو الزيادة في الضرائب التقليدية وسعي هؤلاء الامراء الاجانب المتغلبين لاحداث ضرائب جديدة • فضريبة الخراج بلغت النصف وشاع نظام الضمان والالتزام او الاقطاع وتدهورت الزراعة • وكثرت الضرائب الاقليمية بسبب التجزئة السياسية بعد ظهور الامارات في المشرق والمغرب حيث ادى ذلك الى عرقلة حرية انتقال الافراد والبضائع بين اقليم وآخر •

بل ان من نتائج فترة التسلط الاجنبي على الخلافة العباسية استعمال ظاهرة ( المصادرات ) وانخاذ السياسة عامة للدولة حيث تصادر الدولة اموال الوزراء ورؤساء الدواوين بعد اقالتهم ، وقد زادت المصادرات الى درجة اعتبرت روتينا تقليديا متعارفا عليه وغدا بشكل مصدرا مالياً مهما للخزينة المركزية ، وإذا كان لسياسة المصادرات ماييرها احيانا في حالات معينة فقد

اسيء استعمالها من قبل الامراء وبعض الخلفاء فاصبحت دوافعها لسسد العجز المالي او للانتقام الشخصي ٠

وقد ظهرت في هذه الفترة المتأخرة ضرائب اخرى لم تكن معروفة مثل ضريبة الاعشار على القبائل العربية الساكنة في غربي العراق • وضريبة اخرى على الصاغة سميت ضريبة الذهب • وضريبة على الاشجار العامرة في البساتين والحقول • وكانت الضريبة التي استحصلت من الباعة في سوق الماشية والسمك والمدبغة والحوانيت قد بلغت في عهد الناصر لدين الله سنة ٢٠٤همامقداره و٢٠٠الف دينار •

## نفقات الدولة ومصروفاتها

ان الطريقة التي سارت عليها الدولة العربية الاسلامية كانت تسمح لكل وال بتقدير نفقاته والصرف عليها من ايرادات الولاية ثم يرسل الفائض الى بيت مال المسلمين في العاصمة ووبما ان العراق كان ولاية تابعة للمدينة في العصر الراشدي ولدمشق في العصر الاموي ولبغداد في العصر العباسي ، فان سياسة الخلافة المركزية فيما يتعلق بالنفقات ووجوه صرفها كانت على العموم تطبق في العراق كما تطبق في اقاليم الخلافة الاخرى .

## ولعل اهم المجالات التي تنفق عليها الدولة هي :

١ ــ العطاء وهو اعطاء الدولة للمقاتلة نسبة معينة من المال نقدا وعينالقاء خدمتهم في الجيش واستعدادهم الدائم لاسناد الدولة وعقيدتها الاسلام • وكان المال يرد في صدر الدولة العربية الاسلامية من الغنيمة ومن جبايات الاقاليم •

لقد درت حركات التحرير والفتح الاسلامية بالمال الوفير على بيت المال في المدينة وحين فكر الخليفة عمر بن الخطاب بتحديد العطاء للناس دون الديوان الذي كان ديوانا للمقاتلة ووامر عمر رجالا من اعلم الناس بالانساب

«ان يكتبوا الناس على منازلهم» ليكون التفاضل في العطاء قائماً على اساس المابقة في الاسلام ثانياً • القرابة من الرسول (ص) اولا وعلى اساس السابقة في الاسلام ثانياً •

وكان الخليفة ابوبكر الصديق (رض) قد ساوى بين الناس في العطاءالاان عمر كان له رأي اخر عبر عنه بقوله : « لااجعل من قاتل رسول الله (ص)كمن ها لل معه » وخطب في الناس وقال :

« ••• ولكنا على منازلنا من كتاب الله وقسمنا من رسول الله فالرجل وتلاده في الاسلام والرجل وقدمه في الاسلام والرجل وغناه في الاسلام »

وبدأ ببني هاشم ثم بقريش ثم بالانصار ثم بأهل السابقة في الاسلام سن غير هؤلاء • ولم يفرق عمر بين العرب ومواليهم وكتب الى قادته في جبهات الفتوحات:

«منأعتقتم من الحمراء (الموالي) فأسلموا فالحقوهم بمواليهم لهم مالهم وعليهم ماعليهم وان احبواان يكونوا قبيلة وحدهم فاجعلوهم السوة في العطاء »

وقد انتظم العرب المسلمون في الامصار على اساس العشائر او القبائل لوكانت العشائر المتقاربة في النسب تجمع ضمن وحدات كبرى و وبذلك جعلت البصرة اخماسا اي خمس قبائل كبيرة والكوفة ارباعا اي اربع قبائل رئيسية وهكذا وكان على كل عشيرة عريف مسؤول عن الامن ومعه سجل باسماء افراد العشيرة ومواليها ومقدار عطاء كل فرد وهو الذي يوزع العطاء نقديا لم عينيا ذلك لان عمر بن الخطاب كان قد فرض لكل شخص رجلا كان ام امراة حريبين من الطعام شهريا وهذا هو العطاء العيني او (الرزق) و

وكان المطاء يدفع سنويا وقد جعله عمر بن الخطاب في الحجاز على هساس السايقة في الاسلام فأعطى بني هاشم حفاظا على منزلتها وقرابتها من

رسول الله تم كافأ بقية المسلمين على قدر دورهم وجهادهم في الدولة • فمن، اسلم قبل بدر من المهاجرين والانصار ومواليهم كان عطاؤهم اكثر ممن اسلم. بعد بدر وهذا يأخذ عطاء اكثر ممن اسلم بعد الحديبية •

الا ان القاعدة المتبعة في الحجاز لم يكن من الممكن تطبيقها في الامصار فاتخذ عمر بن الخطاب اسسا جديدة :

« فغرض لمن شهد الفتح وقاتل عن ابي بكر ومن ولي الايام قبل القادسية ثلاثة الاف ثم فرض لأهل القادسية واهل الشام الفين الفين وفرض لاهل البلاء منهم الفين وخمسمائة وفرض لمن بعد القادسية والبرمول الفا • ثم فرض للروادف الثني خمسمائة خمسمائة وللروادف الثليث بعدهم ثلثمائة ثلثمائة • وسوى كل طبقة في العطاء قويهم وضعيفهم عربهم وعجمهم • وفرض للروادف الربيع على مائتين وخمسين وفرض لمن بعدهم على مائتين وخمسين وفرض لمن بعدهم على مائتين » •

وكانت هذه هي الاسس التي اتبعت في تنظيم العطاء في العراق • وقد جعل عمر بن الخطاب للنساء مائتين وللاطفال اولولادتهم مائة درهم وحين دخل الاساورة (الفرسان العجم) الاسلام امر عمر واليه على البصرة (أبا موسى الاشعري) ان يلحقهم على قدر البلاء في افضل العطاء واكثر شيء اخذه احد من العرب ففرض لمائة فارس منهم في الفين ولستة فرسان في الفين وخمسمائة!!

ولما كانت الامة كلها مقاتلة فلم يكن في صدر الاسلام كبير فرق بين المقاتلة والمسلمين لان المسلمين كلهم كانوا جنداً للدولة يلبون نداءها للنفير. ولكن بدأ الافتراق بين المقاتلة وجماعة المسلمين ينمو تدريجيا حتى بدا واضحا في العصر الاموي حين زاد عدد من اسلم من غير العرب وتباطأت حركة الفتوحات واستقر العرب في الامصار والاقاليم واشتغلوا بالزراعة والتجارة والحرف وفضلوها على مهنة الجندية ، كما انه لم يكن من المكن عمليا فتح

باب العطاء واطلاقه لكل عربي ومسلم في المجتمع الاسلامي ويبدو ان اسل العطاء قد تحدد وتوقف في العصر الاموي بم العباسي على المقاتلة المستعدين للقتال بالدرجة الاولى وان كان يضاف اليه بين اونة واخرى عدداً جديدا ممن لم يكونوا يأخذونه موربما كان يصار الى تدوين قوائم جديدة بأهل العطاء الجدد من الوافدين الى الامصار او الاقاليم ، على ان ذلك لم يكن يشمل كل القبائل مماسب تذمراً احياناً م

ويبدو ان الحد الاعلى للعطاء في العصر الاموي هو ألفان وخمسمائة ويسمى (شرف العطاء) وكان يعطى لذوى الخبرة والتجربة من المتقدمين في السن ولمن يبدي شجاعة في القتال وكان عدد من في شرف العطاء يبلغ حوالي عشر المقاتلة في كل مصر واما الحد الادنى للعطاء فهو مائتا درهم ويين هذين الحدين اصناف اخرى عديدة الاان شرف العطاء لم يثبت على مقدار محدد بل كانت نسبته تنخفض او ترتفع حسب الظروف و

وقد استخدم العطاء في العصرين الاموي والعباسي وسيلة سياسية لصالح الدولة فقد زيدت معطيات اهل الكوفة في عهد معاوية بن ابي سفيان في محاولة لكسبهم للدولة، ومنع اهل العطاء اعطياتهم تهديدا او تحذيراً لهم وزاد مصعب ابن الزبير اهل العراق اعطياتهم مائة مائة ، ووعد عبدالملك بن مروان اهل العراق بزيادة عطائهم خلال ثورة عبدالرحمن بن الاشعث ، وزاد ابو العباس السفاح العطاء في اول عهده بالخلافة ولكن المنصور عاد فانقصه خلال عهده ،

ومن الطبيعي أن العطاء كان يصرفه المقاتل في تجهيز نفسه بالسلاح والعدة للقتال • كما يصرف منه على عياله ومؤونتهم ومرافقهم ، وفي رواية ناريخية كان لا يقبل من رجل له مائة دينار الافرس عربي و درع وسيف ورمح ونبل كعدة للقتال • الاانه كان يجوز ان يرسل الرجل مكانه بديلا السي الثغر او البعوث ، وغالباً ما يكون هذا البديل من مواليه كما وانه لابد ان يعطيه اجرا معينا مقابل اشتراكه بدله في القتال •

٢ – رواتب الموظفين: كانت الدولة العربية – الاسلامية وخاصة في العصرين الإموي والعباسي تضم كادرا ضخما من موظفي الادارة والدواوين والكتاب والقضاة وشيوخ المدارس وعلمائها وغير ذلك من الموظفين و ورغم انه لم تردنا معلومات مفصلة عن كل اصناف الموظفين الا انه لابد وان رواتبهم كانت تشكل نفقات لاباس بها من خزينة الدولة و

- س ـ وكانت الزكاة والصدقات تجبى من قبل الدولة ومن ثم تصرف في وجوهها المتفق عليها شرعا رغم ان صرف الزكاة والصدقات غدت امورا شخصية تخص الفرد ولا دخل للحكومة فيها خاصة في العصور العاسية الاخبرة .
- ع وكان من واجبات الدولة نشر الاسلام واللغة العربية لغة القرآن الكريم ولذلك كان الخليفة ينفق في سبيل هذا نسبة من واردات الدولة لبناء المساجد وترميمها وبناء الربط وبناء المدارس والكتاتيب لتعليم القرآن ونشر الاسلام .
- ـ وكانت الدولة تخصص مالا وفيرا لمشاريع الري وحفر القنوات والجداول واستصلاح الاراضي •
- للا الخدمات العامة: وقد اهتمت الدولة بالخدمات التي توفر الراحة للناس ومها بناء الخانات للمسافرين والاهتمام بنظافة المدن وقصد اشترى زياد بن ابيه والي العراق عبيداً ووكل بهم امر تنظيف الطرق من الاوساخ واهتمت الدولة بالمرضى المزمنين وبالايتام ووكلت بهم من يدبر امورهم وقد شمل ذلك اهل الذمة ممن كبرت سنه وغدا عاجزاً عن العمل أو تدبير أمر معاشه وكانت الدولة تنفق على عملية سك النقود وسحب النقود القديمة أو التي استهلكت بسبب التداول واوكلت ذلك الى موظفين وعمال في دور الضرب تمنحهم رواتب معينة و

وكانت الدولة تنفق نسبة كبيرة من وارداتها على اجراءات بوطيد الامن والاستقرار الداخلي وهذا يتطلب الكثير من اساليب الاغراء والكسب والوعد والوعيد وبث العيون والارصاد للتحري على تحركات اهل الشغب والمصطادين في الماء العكر .

اما بالنسبة للامن الخارجي فكانت الدولة تنفق باستمرار على عمليات تحصين الثغور والعواصم على حدود الدولة الشرقية والشمالية • وكذاك على بناء اسوار للمدن وترميمها • كما باتت الدولة تجهز جيشا بعدد جديدة متطورة كالدبابة والمنجنيق ورأس الكبش وماتتطلبه الاسلحة المجديدة من البسة وعدة بالنسبة للمقاتل •

كما اهتمت الدولة بالقوة البحرية وبناء الاساطيل في دور صناعة السفن وخاصة على السواحل البحرية في الخليج والبحر المتوسط • وقد تطلب كل ذلك نفقات باهضة •

٨ ــ كما كانت للدولة مصانع وصناعات تتعلق بالخدمات والمصالح العامة مثل المنسوجات والورق (الكاغد) وغيرها تنفق عليها الدولة مباشرة ولعل من نافلة القول بان الحرب التي خاضتها الدولة العربية الاسلامية ضد البيزنطيين والاتراك الشرقيين خاصة بعد توقف الفتوحات في العصر العباسي ، وكذلك الحركات الاضطرابات الداخلية كانت مصدرا كبيراً لزيادة النفقات والمصروفات .

## بيت المال

وهو الخزينة المركزية في العاصمة حيث كانت واردات الاقاليم تجمع ، في العادة، في دواوين الخراج المحلية وبعد ان ينفق الوالي مايلزم للادارة المحلية والمصالح والخدمات يرسل الباقي الى بيت المال المركزي لان الواردات كما لاحظنا تعتبر ملكا مشتركا للمسلمين تصرف في مصالحهم ولذلك سمي بيت

قلمال في العاصمة «بيت مال المسلمين » • وبمرور الزمن تميز بيت المال المركزي عن «بيت المال الخاص» وهو بيت مال الخليفة الذي له موارده الخاصة به من املاك الخليفة ومما يرثه الخلفاء من ابائهم واقربائهم ومن الهدايا المقدمة وكانت هدايا تمينة احياناً وكذلك من اموال المصادرات •

ومن الطبيعي ان تتفرع من بيت المال دواوين اخرى عديدة كل واحد منها يختص بصنف او اكثر من الواردات او النفقات و لالئ اعتبر بيت المال «أصل الدواوبن ومرجعها اليه» وكان من اهم واجبات صاحب بيت المال الاشراف «على مايرد بيت المال من الاموال وما يخرج من ذلك من وجوه النف قال والاطلاقات ويجب ان تمر به الكتب التي فيها حمل مال قبل انتهائها السي دواوينها لتثبت فيه وكذلك سائر الكتب النافذة الى صاحب بيت المال وجميع الدواوين المطالبة بالاموال ٥٠ » • على ان ليس من اختصاص هذا البحث الن يتكلم عن الدواوين وواجباتها فلهذا موضع اخر في فصل اخر •

ولابد لنا ، ونحن تتكلم عن النظام المالي ، ان نشير الى النظام النقدي او نظام العملة في الدولة العربية الاسلامية ، فقد أبقى العرب المسلمون على العملة القديمة في التداول وهي العملة الساسانية الفارسية في العراق والمشرق والعملة البيزنطية في الشام ومصر والمغرب ، كما كان هناك فئات قليلة من العملة اليمنية القديمة ، على ان هناك روايات تاريخية تشير الى ان الخليفة عمر بن الخطاب نقش على هذه العملة بعض الشارات الاسلامية او كلمات السلامية او كلمات السلامية او كلمات السلامية او كلماة « جائز » للدلالة على قبولها للتداول في الدولة ،

وقد ضرب بعض الخلفاء والأمراء بعد عمر بن الخطاب دراهم ودنانبر قليلة ولكنها لم تسع في التداول بين الناس حيث ظلت المعاملات بالنقود الساسانية والبيزنطية ٠

ويعتبر عبدالملك بن مروان اول خليفة اوجد النقد العربي رسميا وعلى

نطاق واسع وذلك من خلال ادراكه العميق لقيمة النقود بالنسبة لنشاطات الناس وتعاملهم وكماوان النقد يعتبر دليلا على سيادة الدولة واستقلالها الاقتصادي ولايمكن للدولة العربية الاسلامية ان تظل معتمدة على نقود اجنبية يمكن ان تنقطع بانقطاع التجارة او بنشوب الحرب وكما وان بعض النقود غدت (ستوقاً) اي مغشوشة او (زيوفاً) اي مخلوطا بالنحاس او غيره فانعدمت او قلت جودته ، وبعض النقود قطعت اي انكسرت او سافت من الاحتكاك والتداول ثم ان الدرهم الفارسي تدنى وقلت قيمته الى درجية ملحوظة مما سبب فوضى في عملية جمع الجزية والخراج والضرائب الاخرى بالعراق والمشرق واخيرا وليس آخرا فان توحيد العملة في سائر ارجاء الدولة يعتبر بحد ذاته عاملا مهما بالنسبة للمعاملات المالية الداخلية والخارجية و

وبعد ان ضرب عبدالملك بن مروان السكة بدمشقامر الحجاجبن يوسف الثقفي ان يضرب الدراهم بالعراق • وامر الحجاج امراء الاقاليم بضرب الدراهم وسحب النقود القديمة بصورة تدريجية • واستمر الحال كذلك حتى خلافه هشام بن عبدالملك الذي امر واليه على العراق خالد القسري ان يضرب السكة في واسط فقط دون غيرها من الامصار •

كما كان الحجاج بن يوسف الثقفي اول من قرر اوزان النقود بصورة رسمية في العراق فكانت على وزن الف ثم خمسمائة الى وزن ربع قيراط وجعلها حديدا • وقد تنسدد ولاة العراق في امر الوزن وكانوا يشرفون عليه بانفسهم • وفي الدور العباسي كان الخليفة بنفسه يشرف على اوزان ومعايير السكة ويتشدد فيها • وقد اعطى هارون الرشيد هذا الامتياز الى البرامكة فترة من الزمن • ومن اجود نقود الامويين الدراهم الهبيرية والخالدية واليوسفية (نسبة الى عمر بن هبيرة وخالد القسري ويوسف بن عمر وهم ولاة العراق في اواخر العصر الاموي على التوالي) وكان العباسيون لايقبلون في الخراج من الدراهم غيرها •

كان النظام النقدي في الدولة العربية الاسلامية ثنائيا يعتمد على الدينار الذهبي والدرهم الفضي وكان التعامل في العراق والمئرق بالدرهم بينما كان التعامل في الشام ومصر والمغرب بالدينار • وكانت غالبية هذه النقود تحمل التاريخ الهجري عليها وهي بهذا تختلف عن النقود السابقة الساسانيية والبيزنطية التي تحمل تاريخ تسلم الملك او الشاهنشاه للحكم وليس تاريخ الضحرب •

وعدا الدينار والدرهم هناك عملات اصغر هي اجزاء من الدينار او الدرهم مثل القطع والدانق والمثقال والفلس • وهذه الاخيرة قطعة نقدية من نحاس مخلوط بفضة •

ان سك العملة الاسلامية من قبل الدولة وبصورة رسمية وتداولها من قبل الناس في انسطتهم المختلفة ساعد الى درجة كبيرة على انعاش الاقتصاد كه وبصورة خاصة الحركة التجارية وظهور الصيرفة اونظام البنوك ومايرتبط به من عمولات وصكوك وسفاتج وغيرها وقد سهل هذا النظام العمليات التجارية الكبيرة بين الاقاليم وكذلك التجارة الخارجية فكان التاجر يكتب صكا مثلا من بغداد الى تاجر آخر في البصرة او دمشق ويستطيع حامل الصك ان يقبض المبلغ من هناك دون حاجة الى حمل المال بنفسه اثناء السفر حيث قد يتعرض الى المخاطر •

## مختارات من المصادر والمراجع الحديثة

#### المادر:

الطبري - تاريخ الرسل والملوك، تحقيق محمد ابو الفضل ابراهيم،الفاهرة ابن الاثير - الكامل في التاريخ ابن خلدون - تاريخ ، بيروت ١٩٧١ م ابن عبدربه - العقد الفريد ، طبعة ١٩٤٩ - ١٩٦٨ ابن عبدربه - العقد الفريد ، طبعة ١٩٤٩ - ١٩٦٨ ابو عبيد - الاموال ، نحقيق محمد خالد الفقي ، القاهرة ابو يوسف - الخراج ، القاهرة ٢٤٣١هـ البلاذري - فتوح البلدان ، طبعة مصر البلاذري - فتوح البلدان ، طبعة مصر انساب الاشراف جا القاهرة ، قاج القدس ١٩٧١ الشراف القدس ١٩٣٦ المالوردي - الخراج وصنعة الكتابة ، ليدن ١٣٠٦ هـ الماوردي - الاحكام السلطانية ، مصر ١٩٧٣ ميويى بن ادم - كتاب الخراج ، ليدن ١٨٩٥ الماليعقوبي - تاريخ ، بيروت ١٣٧٩هـ/١٩٩١ اليعقوبي - تاريخ ، بيروت ١٣٧٩هـ/١٩٩١

### المراجع الحديثة:

الدوري \_ النظم الاسلامية ، بغداد ، ١٩٥٠ مقدمة في التاريخ الاقتصادي العربي ، بيروت ١٩٦٩ العلي ، صالح \_ العطاء في الحجاز ، مجلة المجمع العلمي ألعراقي ١٩٧٠م متز ادم \_ الحصارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري (مترجم) ١٩٥٧م معروب ، ناجی – اساله الحضاره العربیه ، بغداد ۱۹۲۹ دنیب ، دانیال – الجزیه والاسلام ، بیروت ۱۹۹۰ (مترجم) سعنان ، محمد عبدالحی – الباریح الاسلامی حرءان ، بیروب ا مسرجم ) ماحد ، عبدالمعم – باریخ الحضاره الاسلامیه الفاهره ۱۹۹۳ خماس ، تحده – الادارة فی العصر الاموی دمشی ۱۹۸۰ الریس ، محمد ضیاءالدین – الخراج والنظم المالیة للدولة الاسلامیة

النفشسدى . ناصر \_ الدرهم الاسلامى . المجمع العلمي العراقي . ١٩٦٩ علهاور ل الربخ الدوله العربية وسفوطها ( مترجم )
حب هاملون \_ دراسات في حضارة الاسلام (مترجم) بيروت بارتولد \_ باريخ الحضارة الاسلامية (مترجم) مصر عمر . فاروق \_ النظم الاسلامية ، الشارقة ، ١٩٨٣ العاسيون الاوائل ، ثلاثه اجزاء بيروت \_ دمشق \_ عمان .

# العتوي

|           | العصور العربية الاسلامية (1)                                          |
|-----------|-----------------------------------------------------------------------|
|           | التنظيمات الاقتصادية والاجتماعية                                      |
|           | الفصـــل الاول ـــ العراق عند مجيء الاسلام                            |
| Y - 17    | د، نــزار الحديثي                                                     |
| 117 - 77  | الفصل الثاني ـ المجتمع العراقي                                        |
| 4         | المبحث الاول ـ المجتمع العراقي في صدر الاسلام<br>د. محمد حسين الزبيدي |
| ٧٧ ــ ۲٥  | د. محمد حسين الزبيدي                                                  |
|           | المبحث الثاني ــ المجتمع العراقي في العصر العباسي                     |
| 117 - 07  | د، بدري محمد فهـد                                                     |
|           | العصل الثالث ـ المراة                                                 |
| 10 117    | د. واحدة مجيد الاطرقجي                                                |
| 10 111    | ** - '                                                                |
|           | الغصـــل الرابع ـــ المدينة والتحضر                                   |
| 17 101    | د، خالص الاشعب                                                        |
|           | الغصـــل الخامس ــ الزراعـــة                                         |
| 177 - 177 | د. عواد مجيد الاعظمي                                                  |
| 171 - 111 | <b>*</b>                                                              |
|           | الفصيل السادس _ المناعه                                               |
| YVY - 3.7 | د، حمدان عبدالمجيد الكبيسي                                            |
|           | الغصيل السابع ـ التجارة الداخلية والخلرجية                            |
|           | د. عبدالرحمن عبدالكريم العاني                                         |
| 777 - 7.0 | د، حمدان عبدالمجيد الكبيسي                                            |
| 788 - 7.0 | المحث الاول ـ التجارة الداخلية                                        |
| 777 - 780 | المبحث الثاني ــ التجارة الخارجية                                     |
|           |                                                                       |
| 8.7 - TTF | الفصيل الثامن ب واردات الدولة ونفقاتها                                |
| ( 11)     | د. فاروق عمر فوزي                                                     |
| 4.3       |                                                                       |

دقم الايداع في المكتبة الوطنية ـ بفداد ( ١٤٩٣ ) سنة ١٩٨٥

دار الحرية للطباعة ــ بفداد ١٤٠٦ هـ ــ ١٩٨٥ م

